
 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 1صفحه:                                                     برو به فهرست  

 جدول فهرست مطالب 

 تشکر و قدردانی

   ینیو بازب شیرای و پ،یعشق در تا همراهان

 اشکال هندسی این برنامه 

 متن غزل برنامه 

 شروع بخش اول

 شروع بخش دوم

 شروع بخش سوم

 شروع بخش چهارم 

 

 

 

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 2صفحه:                                                     برو به فهرست  

رود. ]پس[   دیکه از او درخواست شود، و بدو ام  یکس   نی اوست بهتر

 یراه را[ به ما ارزان  ن یکه سپاس ]بودن در ا  میآن خواه  قیاز خدا توف

است که نعمت موجود را نگه دارد   یریسپاس همچون زنج  رایکناد. ز

 نشود جز آنچه خدا خواهد. چیکند و ه دیتر را صو نعمت فزون
 ( یمولو  ،ی)برگرفته از مقدمهٔ دفتر چهارم مثنو 

 

تلاشها  ستهیشا از  آقا  یاست  جناب  ماندگار  و  مستمر  در   یشهباز  زیپرو   یمتعهدانه، 

جان، در کنار     یمولانا  سازیزندگ   یهااشاعه و بسط درس   ،یبرنامه و روشنگر  نیا   یاجرا 

را به   یکمال سپاس و قدردان  ،ینوران ریمس نیا  انیبا راه شانیا  مانهٔیرابطهٔ صم یبرقرار

 . می جا آور

 

 کار رفته در برنامه و به  اتیارسال مجموعهٔ اب  بابت  فرهنگ  ماین  یاز جناب آقا   نیهمچن 

گنج حضور کمال تشکر   یرسم   تیساها در وب الصاق برنامه   یبرا شوشتری    سای خانم پر

 .می را دار یو قدردان

 

 های گنج حضور سازی متن برنامه گروه پیاده 

 

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 3صفحه:                                                     برو به فهرست  

 ۱۰۴۵برنامهٔ گهربار  ینیو بازب  شیرایو پ،یعشق در تا همراهان

 از چالوس  یمهردخت عراق از بندرعباس  یعباس لایل ا ی از استرال ییرضا  حانهیر

 ونکوور از زاده  ییآتنا مجتبا ز یاز تبر زادهی نقل یحس  یلیل از کانادا  یشمس میمر

 راز یاز ش  یهمت  شاپرک از تهران  یجعفر رضای عل توران نصری از استرالیا 

 از کرج  یفاطمه انار  از اصفهان  اینالهام فرزام  ذره از همدان 

 از نورآباد  نهیماهان چوب راز یاز ش یغلام لایل س یاز پرد یشوشتر  هیمرض

 از تهران  یقدوس ایمح  شهرن یاز شاه  یاعظم امام س یاز انگل  یهاشم بهناز 

 آرزو نوری از اصفهان  از تهران  یف یشر حانهیر از نورآباد  نهی چوب  دیمهش

 سرور از شیراز  از سنندج  یکمال محمود فاطمه مداح از سمنان 

 از آلمان  ی اریالناز خدا راز یاز ش  یکوه یفاطمه ذوالفقار  فرزانه جوکار از نورآباد 

 از سنندج  انی نصرت ظهور ن یاز قزو یفاطمه زند از تهران  یاکبر  ایرو

 از اصفهان  یآزاده نور از آلمان  یمهدو ایپو از لرستان  یگودرز محمود

 ار یاسدپور از شهر شبنم از اصفهان  یبهار احمد  پور از تهران الهام بخشوده

 زد یاز  یعابس سیپارم  از خوزستان  یفرشاد کوه  ن یاز قزو یزند  میمر

 از تهران  یزهرا عال  از اهواز  یسالار  دیناه ز یاز تبر نیبهرام صفرپور پرو

 بهرام زارعپور از کرج  از تهران  پوری فرد  مهوش زی از تبر یابانیخ  ریمهرپذ میمر

   از اصفهان  زادهی اعظم مظفر

   

 های گنج حضور با آیدیجهت همکاری با گروه متن برنامه 

zarepour_b 

 در تلگرام تماس بگیرید.

 های گنج حضور در تلگرام:لینک کانال گروه متن برنامه 

https://t.me/ganjehozourProgramsText 
 

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 4صفحه:                                                     برو به فهرست  

 ۱۰۴۵های برنامه شماره شکل
 

 

   

   
 )دایره عدم(  ۲شکل  ها()دایره همانیدگی  ۱شکل  )دایره عدم اولیه(  ۰شکل 

 
 

  
 ۲۲شکل ۲۱شکل

  
 )حقیقت وجودی انسان(  ۱۰شکل  ذهنی( )افسانه من  ۹شکل 

 

 
 

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 5صفحه:                                                     برو به فهرست  

 ( ۱۵۹۶شمس، غزل   وانید ،ی )مولو

 م یما رفتند و تنها ماند ارانِیهمه  چون
 م یخواندیدم مبهتنهاماندگان را دم ارِی

  

 ما برخاستند شِیاز پ الیچون خ   ارانی جمله
 می خود بنشاند شِیخود را پ ارِی الِیخ ما

  

 میزد یمهرش آب بر دل م  یِاز جو یساعت
 م یافشاندیم وهیدرختش م ر ی ز یساعت

  

 بر ما شِکّر و گوهر نثار  کردیم یساعت
 میراندیاز شِکّرِ او ما مگس م یساعت

  

 میاو درآمد، بر درش دربان شد الِیخ چون
 میدرماند نیاو برون شد، ما در ا الِیخ چون

 

 

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 6صفحه:                                                     برو به فهرست  

 کنم.از دیوان شمس مولانا شروع می  ۱۵۹۶پرسی برنامهٔ گنج حضور امروز را با غزل شماره با سلام و احوال 

 چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم 
 خواندیم دم میبهیارِ تنهاماندگان را دم

  

 جمله یاران چون خیال از پیشِ ما برخاستند
 ما خیالِ یارِ خود را پیشِ خود بنشاندیم

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

خواهد به ما بگوید.  فرمایید غزل پنج بیت است و مولانا مطلب بزرگی را در پنج بیت می طور که ملاحظه می همین 

سازی بکند که واقعاً  خواهد یک سببها دارای بار هستند مثل چون. »چون« پس می بنابراین تقریباً همهٔ واژه 

 سازی زندگی است و درست است، یعنی به این علت.سبب

های ما هستند. درست است؟ »همه یاران« یعنی همهٔ  جا همانیدگی»همه« یعنی همهٔ یاران. »یاران« درواقع در این 

گوید من. »رفتند«  گیرد، نمی ها را دربرمی ایم باید بروند. »ما« یعنی همهٔ انسان ها را یار گرفته ها که ما آن همانیدگی 

ها ها از مرکز من بیرون رفتند، در شکل ها یار من هستند و این کردم اینیعنی از مرکز من بیرون رفتند، فکر می 

معمولاا می  اینمی   دانیم  می گوییم  می ها  بعد  و،  نیستند  ما  مرکز  در  و  حاشیه  به  ابتدا  روند  »تنها«  تنها.  گوید 

انستیم تنهایی را  کردیم، ولی تورفتند حس تنهایی می داشتند می   صورت همانیدگی یواش که این یاران ما بهیواش

 تحمل کنیم و نترسیم. 

»تنها ماندیم«، کسی که بتواند تنها بشود، با خودش راحت باشد، تمرکزش روی خودش باشد و احتیاج نداشته  

ها زندگی بگیرد. تنها ماندیم، یعنی  ها سر بزند و از آن ها متوسل بشود و مرتب به آنباشد که به این همانیدگی 

می تجسم  ذهن  با  چیزهایی که  این  دیگر  این حس کردیم که  و  این کردیم  از  و  بودند  ما  مرکز  در  کمک  ها  ها 

تر فهمیده  های پایین راحت ها دوست و رفیق ما نیستند، یار ما نیستند. این مطلب با این شکل خواستیم، این می 

 شود.می 

فرم که مرکز ما درواقع عدم  صورت هشیاری بیبینید که ما بهمی   )دایره عدم اولیه([  ۰]شکل  بنابراین در روی صفحه  

شویم و این چهارتا کیفیت مورد لزوم را که  شویم. و وارد این جهان می است، یعنی هیچ است، وارد این جهان می 

 گیریم. ها را از خود زندگی می عقل و حس امنیت و هدایت و قدرت است این 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 7صفحه:                                                     برو به فهرست  

فرم وارد صورت هشیاری بی گوییم ما از جنس الَسَت هستیم یا زندگی هستیم یا خداوند هستیم و به معمولاا می 

سازیم اسمش  سازیم. بعد از آن هرچه می دانید در شکم مادرمان ما خودمان را می شویم. البته می این جهان می 

وجود آمده، ولی این که ما هستیم و از جنس زندگی است، این درواقع قدیم  حادث است. حادث یعنی تازه به

 است، از جنس خدا است یا از اول بوده. 

چیزهایی که پدر و مادرمان ابتدا به ما معرفی    ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل  شویم و  پس بنابراین وارد این جهان می 

ها مهم است، شکل گویند اینکنند مثل مفهوم پول، مثل خودشان، مثل بعضی باورها یا الگوهای کاری، می می 

توانیم  ها می ها، چون ما خلاق هستیم از جنس واقعاً زندگی هستیم، به این کنیم و به اینها را تجسم می فکری این

 ها حس موجودیت بدهیم.حس وجود تزریق کنیم و به این

این کار را می و بنابراین همین  این ها می کنیم این که  )دایره    ۱]شکل  چین  توانیم ما با نقطه ها را می آیند مرکز ما و 

ها تواند ایننشان بدهیم. هر چیزی که به ما بگویند این مهم است برای بقای تو مهم است، ذهن می   ها([همانیدگی 

 جا. چین نشان دادیم در این ها را با نقطهرا تجسم کند، این 

وسیلهٔ  شود بهپوشیده می   )دایره عدم اولیه([ ۰]شکل  شوند مرکز جدید ما. آن مرکز قدیم که عدم بود  ها می بنابراین این 

 که از جنس فکر هستند، منتها نمایندهٔ چیزهای بیرونی هستند.  ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل ها چین همین نقطه 

خواهیم  بخشیم ما به این مفاهیم، درواقع فرایندی است که ما خودمان را می در این فرایند که حس وجود می 

همین    )دایره عدم اولیه([  ۰]شکل  خواهیم بسازیم. »همان« منظورمان همان  بسازیم یادمان باشد، یعنی همان را می 

توانیم  آن را نمی   ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  جا و بشناسیم. ولی  خواهیم دوباره بسازیم این مان است می وجود اصلی 

می  ما  بسازیم  اصلی  اولیه([  ۰]شکل  دانید، وجود  می   )دایره عدم  زندگی  از طرف  زاده می که  نه  نه می آید  و  شود  زاید 

 بسازیم. ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل  توانیم  وجود آورد. بنابراین ما از بین رفتنی نیستیم، آن را نمی شود این را به نمی 

همانیدگی   ۱]شکل   به  ها([)دایره  بخشیدن  وجود  حس  با  همانیدگی  اصطلاحبنابراین  این  می به  را  اسمش  گذاریم  ها، 

بینیم.  ها می شوند برحسب این ها مرکز جدید ما می گذارد، اینشان را می گوید غرض اسم ها، مولانا می همانیدگی 

آید که اسمش  وجود می زند، یک تصویر ذهنی بهها سر می شود به اینها سریع رد می و وقتی که ذهن از روی این

 سازیم. ذهنی را درواقع ما می ذهنی است. این من من 

گوییم همانیدن یعنی همان را ساختن، منظور ما این  جای خودمان، پس وقتی می سازیم بهذهنی را ظاهراً می من 

 ها([ )دایره همانیدگی   ۱]شکل  شود  خواهیم بسازیم و چون اصلمان را نمیاصلمان را می   )دایره عدم اولیه([  ۰]شکل  است که همان  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 8صفحه:                                                     برو به فهرست  

ذهنی که از فکر ساخته شده و یک چیز پویا است و درنتیجه  نام من سازیم به ساخت ما یک چیز فرعی یا مجازی می 

 کند. در زمان مجازی هم کار می 

گوییم ما هستیم الآن و چیزی که ما می   نظرِ ما وجود دارد. و آن الاصول وجود ندارد. به ذهنی علی بنابراین من 

شناختی  این یک چیز مجازی است و در زمان مجازی روان   شود، بیند و پندار کمال دارد خشمگین می آسیب می 

دهد. درواقع زمان اصلی که این لحظه است کند، درواقع زمان تغییر این موجود فکری را نشان می هم کار می 

 توانیم اصل خودمان را بسازیم. که نمیافتیم به مجاز برای این شود فعلاً، ما می پوشیده می 

عنوان هشیاری، یا منظور زندگی هرچه  حالا، منظور این برنامه این است که یا منظور خداوند از فرستادن ما به

را می  این اسمش  از  است که پس  این  و خواستیم  گذارید،  یعنی همانیده شدیم  را کردیم  این کار  آمدیم  ما  که 

نمی  را  خودمان  بفهمیم که  بسازیم،  را  خودمان  نتوانستیم  و  بسازیم  را  خود خودمان  درنتیجه  ساخت،  شود 

 مان بشویم. این منظور است.اصلی

نهایت و ابدیت است، ابدیت یعنی این لحظهٔ ابدی، درست  از اول از جنس خداوند بودیم که بی   عبارت دیگریا به 

عنوان انسان درواقع زنده شدن به ابدیت خداوند  است؟ همیشه این لحظه است. آگاه بودن به این لحظهٔ ابدی به 

 نهایت است. است و خداوند از جنس بی 

کند، ما هم از آن  کند یا زندگی را تعریف می نهایت درواقع خداوند را تعریف می این دو خاصیت یعنی ابدیت و بی

نهایت و آییم در این جهان قبل از مردن باید به بی نهایت و ابدیت هستیم. بنابراین می جنس هستیم ما هم بی 

دهیم؟ وقتی که  ابدیت او زنده شویم، یعنی این زمان مجازی و منِ مجازی را از دست بدهیم، کِی از دست می 

 ها برخاستند. همهٔ این 

ها یعنی  ها. وقتی که این چین ها یار ما هستند این نقطهکردیم اینما فکر می   ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  الآن نگاه کنید،  

را نمی شان نه چندتایشان بههمه  را نمی توانم بیندازم، آن کینه عنوان درد نگه داریم، من این رنجشم  توانم ام 

ها را وقتی انداختیم  شود انداخت، این شود انداخت، همانیدگی با بچه را نمی بیندازم، همانیدگی با همسر را نمی 

بینید  طور که می ها رفتند و تنها ماندیم، تنها ماندیم، بعد همین چین ما، همه را، چون همهٔ یاران ما رفتند این نقطه 

 ذهنی را نشان دادیم با این بیت: رویم، یک حالت دیگری از این من وقتی جلو می 

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 9صفحه:                                                     برو به فهرست  

 او فضولی بوده است از اِنقباض 
 کرد بر مختارِ مطلق، اِعتراض 

 ( ۲۲۸۷)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 انقباض: دلتنگی و گرفتگی 
 جا خداوند است. مختارِ مطلق: در این 

 اختیار مختار: صاحب 
 مطلق: کامل، تمام، به دور از نقص و محدودیت و استثنا و قید و بند 

          
خاصیت  از  من یکی  به های  خودش  از  درواقع  است که  این  )خودمختاری  ذهنی  اُتونومی  دارد  فکر  اصطلاح 

:autonomy که همیشه  خواهد خودش را اداره کند و درنتیجه فضولی است در کار خداوند، برای این ( دارد، می

خواهم اداره  می گوید من  شود میاصطلاح بلند میذهنی فعلاً بهوسیلهٔ عقل کل اداره بشویم، ولی من ما باید به 

 کند.کند عمل می کنم، فکر می 

گوید درمانِ ژاژ، امروز هم قدری  جور عمل را اسمش را گذاشته درُد یا گاهی اوقات می جور فکر و این مولانا این 

شود وقتی منقبض  شود و فضول می ذهنی منقبض می صورت منتوضیح خواهیم داد. پس بنابراین او یعنی انسان به 

 کند.شود، و بر مختار مطلق که زندگی است اعتراض می می 

می  اتفاقی  یک  وقتی  می مثلاً  این افتد  نباید  این  گوید  برحسب  فکرهایش  و  دارد  را  خودش  فکر  بیفتد،  طوری 

اند. پس منظور  هم پیوسته که این یاران ما به   [ ۲۱]شکل  بینید  گذریم می که می ها است. پس بنابراین از این همانیدگی 

گوید چون همهٔ یاران ما رفتند،  گوید. می فهمیم مولانا چه می ها هستند، ما الآن می از یاران ما همین همانیدگی 

است و ما تنها ماندیم،    [۲۱]شکل  هم پیوسته  ها که به رفتند و این  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  ها  یعنی این همانیدگی 

ها را  ما این  ، )دایره عدم([ ۲]شکل توانند بروند حاشیه روند می ها از بین نمی روند درواقع این ها که می یواش این یواش

 بینید. طور که در این شکل می داشته باشیم همین 

شود صورت این فضا خودش باز می دانید، دراین گیرید مهم نمی اصطلاح اتفاق این لحظه را جدی نمی وقتی شما به 

روند، ولی  ها دارند می کنیم، چون آن یواش درست است که ما حس تنهایی می در مرکز ما و در درون ما و یواش

ها یار ما  شویم که با اولین فضاگشایی دومین فضاگشایی این بینیم که ما تنها نیستیم و متوجه می یواش می یواش

یار   و  شد  باز  فضا  بار که  دو  یکی  بنابراین  و  است.  خداوند  یا  است  زندگی  خود  همان  ما  یار  بلکه  نبودند، 

جای این یاران. پس زندگی یا  بینید که او آمد مرکز شما به تنهاماندگان یعنی زندگی را طلب کردید خواندید، می 

 عنوان یار و شما این یاران تقلبی را گذاشتید بروند. مرکز شما به  خداوند آمد



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 10صفحه:                                                     برو به فهرست  

روند بیرون  ها که از مرکز شما دارند می چین که این شکل بسیار مهم است. این نقطه  )دایره عدم([  ۲]شکل  بینید  می 

بینید. درست است؟ بعد آن موقع  ها نمی نتوانید داشته باشید ولی برحسب آ ها را می روند به حاشیه، شما این می 

کند، این فضای لا اَنساب است، یعنی در آن  شود مرکز ما را عدم میکه در مرکز ما باز می   [۲۲]شکل  این فضایی  

چیزی نیست که به همدیگر وصل باشد، زندگی است خداوند است و اصل شما است. شما دارید شاهد  فضا هیچ 

 شوید. یواش خودتان خودتان میشوید. یعنی یواشاصلتان می 

ها  چین ها رفتند دیگر. این یاران رفتند این نقطه گوید یار تنهاماندگان. الآن شما تنها شدید، چون آن برای همین می 

 به حاشیه. درست است؟ و شما تنها ماندید.  )دایره عدم([  ۲]شکل رفتند، شما راندید  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل 

تان خود شوید که یار اصلی کنید تنها هستید و پس از مدت کوتاهی متوجه می شود حس می هرچه فضا بازتر می 

تان خود زندگی است، »یار تنهاماندگان« که خداوند است یا زندگی  زندگی است. بنابراین وقتی فهمیدید یار اصلی 

 خوانید.لحظه میبهاست لحظه

لحظه این لحظه فضا را  بهدم توجه کنید، یعنی لحظهبهبینید، به ترکیب دمدمَ، می بهخواندن یار اصلی درواقع دمَ 

لحظه بهطور، بنابراین لحظه طور، لحظهٔ بعد هم همین کنید در اطراف اتفاق این لحظه، لحظهٔ بعد هم همینباز می 

 خوانید به مرکزتان. شما یار تنهاماندگان را که خود زندگی است می 

خوانید ایشان را با فضاگشایی، او هم  شوید تا بالاخره هر موقع هم شما می شوید تنهاتر می هِی مرتب تنهاتر می 

دَم که شما  بهدانید این آیهٔ قرآن هم هست »شما من را بخوانید تا من اجابت کنم«. و دمَ کند. البته می اجابت می 

 آید مرکزتان. کنید، او می فضا را باز می 

  ۰]شکل همه از جنس آن فضا شد و شما تبدیل شدید به مرکز خالی،    [۲۲]شکل بینید مرکزتان چه شد؟  دفعه می یک

دهد که همهٔ یاران ما که  بینید که این شکل نشان میچیز در مرکزتان نیست. پس بنابراین میهیچ  )دایره عدم اولیه([

)دایره    ۱]شکل  ها  ها که این با فضاگشایی و شناسایی آن  )دایره عدم([  ۲]شکل  اند  یاران تقلبی بودند از مرکز ما رفته 

، هیِ تنها ماندم،  )دایره عدم([  ۲]شکل  ها همانیده شدم و من تنها ماندم  نباید در مرکز ما باشند، من با این   ها([همانیدگی 

 فر کردم. تنهایی را تحمل کردم، صبر کردم شکر کردم، صبر کردم شکر کردم، قضاوت و مقاومت را ص

شوید که شما فقط یک یار دارید در جهان آن هم زندگی است یا خداوند  یار تنهاماندگان یعنی شما متوجه می 

او را میبهاست و دم دانم تان، نمی تان، پولتان، مقامتان، دانشتان، خوشگلی خوانید. دیگر همسرتان، بچهدم 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 11صفحه:                                                     برو به فهرست  

ها همانیده بودید. مرکزتان خالی شد از بس که او را خواندید. درست کدام یار نبودند که با آن ها هیچ تنتان، این 

 است؟

گوید، پس متوجه شدیم، همهٔ یاران »جمله یاران  را نگه داریم. می   ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  و خب حالا این دو شکل  

کردیم یار ما هستند مانند خیال، پس معلوم  ها که فکر می چون خیال از پیشِ ما برخاستند«، همهٔ همانیدگی 

توانید  ذهنی دیگر کمک نمی ذهنی از یک من عنوان من ها از جنس خیال بودند، عینی نبودند. شما بهشود اینمی 

طور  توانید حس امنیت، حس خوشبختی، حس هدایت، حس قدرت، حس عقل یا به بگیرید. هیچ موقع شما نمی 

 کلی، از کس دیگری بگیرید. 

توانید خوشبختی بدهید. این فضا باید باز بشود.  ذهنی، شما به همدیگر نمی ذهنی، همسرتان هم منشما من 

توانید حس امنیت بدهید. شما ده جور بیمه هم  توانید هدایت بدهید، نمی توانید به همدیگر عقل بدهید، نمی نمی 

توانید بکنید. پس  کنید و حس امنیت نمی داشته باشید، هزارتا دوست هم داشته باشید باز هم حس تنهایی می 

 این بیت مهم است. 

»یار تنهاماندگان« فقط یک موجود است و آن هم زندگی است و شما آمدید پس از یک مدتی این شناسایی را  

خواهم به من حس امنیت بدهد من را از  کنم و از آن می ها چسبیدم و رها نمی هایی که من به آن بکنید که این 

 توانند بدهند. ها نمی قرار هستم، نه ایناصطلاح قرار بدهد بیام سررفته، به من به تنهایی دربیاورد، حوصله 

ماندن. همین  تنها  اینپس شروع کردید  می که  می ها هم  تهدید  هیِ  می کنند. من رفتند  تهدید  را  کند ذهنی شما 

هایی هم خواهیم خواند امروز.  شوی و مثال مانی بیچاره می دوست می مانی بیشده، تنها می عنوان فضای گشودهبه

شود چیزی گرفت، اند و از خیال نمی ها خیال که فکر کردیم اینپس همهٔ یاران چون از جنس فکر بودند همین 

 ها رفتند. این

تنها پیش من بودند مرکز من  »جمله یاران چون خیال از پیشِ ما برخاستند«، »پیشِ ما« به این معنی است که نه 

بینم  آید مرکز من، برحسب او می یکی می   ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  بودند، بلکه پیشوای من هم بودند. چون هر لحظه  

 چین است.کنم. پس پیشوای من این نقطه با عقل او عمل می 

توانند توانند پیشوای من باشند نمی توانند پیش ما باشند مرکز ما باشند، نمی ها نمی بعد آن موقع وقتی دیدیم این

ما خیال یار خودمان را که از جنس زندگی است در پیش خودمان   )دایره عدم([  ۲]شکل من را هدایت کنند، آن موقع 

افتد؟ وقتی که  جوری جلو می بنشاندیم. در پیش خودمان بنشاندیم، یعنی او جلو افتاد ما دنبالش راه افتادیم. چه 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 12صفحه:                                                     برو به فهرست  

کنید، اول شما  بینید که فکر را شما تولید می کنید می روید، فضا را باز می تان نمی سر فکرهای ذهنی شما پشت 

 کنید. فکر می 

 ات جایی رود وآنگه تو را آنجا کَشَد یشهاند
 ز اندیشه بگذر چون قضا، پیشانه شو، پیشانه شو 

 ( ۲۱۳۱)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 پیشانه: پیشین، پیشرو 
           

که یاران ما از جنس خیال  گوید همین روید. پس بیت می شود شما دیگر دنبال اندیشه نمی پس فضا که باز می 

ها من را انداخته توی مجاز،  اند و همانیدگی با این ها توهم اند، اینها خیال بودند رفتند، شما متوجه شدید که این 

 ها را رها کردید بروند. کند، شما این ذهنی است و در زمان مجازی کار می توی یک چیز توهمی که من 

و    )دایره عدم([  ۲]شکل  بعد آن موقع »خیالِ یارِ خود« یعنی خود زندگی، این دیگر از جنس فکر نیست. فضا باز شد  

ها نشست و شد پیشوای من،  جای اینکه خداوند است یا زندگی است به   )دایره عدم اولیه([  ۰]شکل  درنتیجه یار ما  

کنند. خود زندگی درواقع خود شما فضا را باز کردید، شما اسیر فکر نیستید دیگر،  فکرها دیگر مرا هدایت نمی 

 گوید:کنید، شما اسیر حادث نیستید دیگر. درست است؟ می فکر را شما تولید می 

 کنمیم نظاره را سابق لطفِ
 کنم هرچه آن حادث، دوپاره می

 ( ۲۶۴۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 جا یعنی ازلی، خداوندی، خداوند یا زندگی سابق: پیشین، مربوط به گذشته، در این
 لطفِ سابق: لطفِ ازلی یا خداوندی 

 پدیدآمده، جدید، نو  حادث: تازه 
 شدت تنبیه کردن دوپاره کردن: دونیمه کردن، به 

           
کند شما این را کنید، هر چیزی که فکر تولید می شما فضا را باز کردید »لطفِ سابق«، لطف خدا، را نظاره می 

اندازید دور چون این حادث است. پس شما شدید الآن مرکزتان عدم شد و زنده شدید به  کنید می دوپاره می 

شوید که خداوند هر لحظه  آید. صُنع چیست؟ هر لحظه یک فکر جدید. شما متوجه میخداوند، درنتیجه صنُع می 

 شوید.در کار جدیدی است، کهنگی در کارتان نیست، خلاق می 

که هر لحظه فکر جدید، هر لحظه فکر جدید. دیگر فکرهای پوسیده از مرکزتان جارو شدند رفتند بیرون. برای این 

روید یار خودتان را خداوند را در مرکزتان نشاندید و او پیش افتاد، شما الآن »پیشانه« شدید. شما و او در جلو می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 13صفحه:                                                     برو به فهرست  

صورت یک چیزی در مرکزم،  آید به ذهنی فکر می روید. برعکس در من کنید، دنبال فکرتان نمی فکرها را تولید می 

 روم.بینم، من دنبال آن می برحسب آن می 

رود شما هم دنبالش  که فکرت یک جایی میذهنی داشته باشید همین بینید اگر من ات«، شما الآن می »اندیشه

شوید  شوید ناراحت می شوید. اگر فکر ناجور باشد، عصبانی می روید. بعد آن موقع دچار قضای بد آن هم می می 

 شوید. الآن دیگر نگرانی رفت. فکرها دیگر روی شما اثر ندارند و از جنس زندگی شدید. نگران می 

گویند تولد نور است این روزها، آخر سال میلادی است و چند روز  اصطلاح می خب اما اجازه بدهید، دوران به

پیش چله بود در ایران یا شب یلدا بود، و ببینیم که آیا چله، شب یلدا، در مولانا هم وجود دارد؟ بله وجود دارد. 

شود، و منظور این  بینید این دوران هر دینی یک جشن خودش را دارد، در تمام دنیا جشن گرفته می اولاا که می 

 است که این بلندترین شب من است.

که از این لحظه به بعد  گیرم برای اینگویید که من جشن می بلندترین شب ما شبِ چله است درواقع. شما می 

 هادم، مثل این بیت بهکنم دمفضا را باز می 

 چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم 
 خواندیم دم میبهیارِ تنهاماندگان را دم

  

 جمله یاران چون خیال از پیشِ ما برخاستند
 ما خیالِ یارِ خود را پیشِ خود بنشاندیم

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

شوم و تاریکی هشیاری جسمی  می   )دایره عدم([ ۲]شکل  شود و من از جنس زندگی دم فضا بازتر می بهبینید، دم که می 

شود. من دارم  شود و قد هشیاری حضورم بیشتر می تر می ام کوتاه ذهنی روز قد من بهشود. یعنی روزدر من کمتر می 

 ام. درست است؟ شوم به خودم، خود اصلیتبدیل می 

گیریم، مثلاً انار یعنی بسیاری  طور که شب چله را ما جشن می پس بنابراین حالا شاید این معنا از ایران رفته، همین 

گوید  ها در وحدت خداوند هستند. و همچو تمثیلی البته در قرآن هم هست. مثلاً می در یکتایی، یعنی تمام انسان 

 ها شبیه زیتون است، یک هسته است یک گوشتی دورش. ما، خلقت ما شبیه انجیر است، دانه 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 14صفحه:                                                     برو به فهرست  

هرحال در مولانا شب چله که درازترین شب ما است اگر جشن بگیریم باید بگوییم درازترین شب من است، از  به

شود. و ایرانیان قدیم  شوم به زندگی، یعنی روزها بلندتر می کنم و تبدیل می دم فضاگشایی می بهحالا به بعد من دم 

را جشن می  این دو گرفتند می این  نوروز  و در  این،  بلندترین شب من است  با هم مساوی می گفتند  و تا  شوند 

شود و من تبدیل  ها دیده می درنتیجه از نوروز که گذشتم من، هشیاری حضورم بیشتر شد. درست در این شکل 

 چیزی نماند.ذهنی به حضور طوری که در مرکزش هیچ شدم. یعنی تبدیل انسان از من 

آورد. فتحِ باب یعنی  گوییم شب چله، مولانا با لفظ »فتحِ باب« می اولین حس یکی شدن با زندگی را که ما می 

ذهنی مجازی است و من از جنسش نیستم. این را  شود که این من اولین حس وحدت با زندگی که آدم متوجه می 

ذهنی  عنوان من کنم بهطوری که من عمل می کند. این من ساختم این حادث است، این در زمان مجازی کار می

ها را دارم،  کنم، عقل همانیدگی ها عمل می دانم، برحسب همانیدگی کنم می پندار کمال دارم، ناموس دارم، فکر می 

 این یک چیز مجازی است و غلط است. 

که حالا این معنا از ایران قدیم رفته کند. این اولین بینش اسمش »فتحِ باب« است. و مولانا زیاد از آن استفاده می 

گیرند، ممکن  گیرند، چون ایرانیان شب چله را خیلی وقت است جشن می جاهای دیگر که این زمان را جشن می 

جا، و حالا رفته یا نرفته مهم نیست، مهم این است که آیا این لحظه است این معنا رفته اروپا، رفته به آسیا همه 

می  بعد شما دم شما حس  به  لحظه  این  از  بلندترین شبِ شما است؟  که  باز می بهکنید  را  قد  دم فضا  و  کنید 

شده از جنس زندگی شدن بیشتر  شود، روزتان یعنی فضای گشوده شود و شبتان کمتر می تر میتان کوتاه ذهنیمن 

 ای شخص شما یا نه؟ شود برمی 

راجع  بدهید چند مطلب  با  اجازه  یکی شدن  تجربهٔ  اولین  یعنی  باب« عرض کردم،  بخوانم. »فتحِ  باب  فتحِ  به 

کنید که من تا حالا با منِ مجازی کار کردم. اگر آید این بینش را پیدا می نظرتان می خداوند، وحدت مجدد که به

جور بیداری اولیه در شما رخ نداده، پس هنوز شب چله را شما تجربه این فتح باب، این یکی شدن با زندگی، این 

 نکردید.

 که را باشد زِ سینه فتحِ باب هر 
 او زِ هر شهری ببیند آفتاب 

 ( ۱۳۹۹)مولوی، مثنوی، دفتر اول، بیت 

 کند.صورت زندگی شناسایی می : گشوده شدنِ در، مراد اولین گشایش مرکز درون انسان است که خود را به فتحِ باب 
           

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 15صفحه:                                                     برو به فهرست  

 حق پدید است از میانِ دیگران 
 همچو ماه، اندر میانِ اختران 

 ( ۱۴۰۰)مولوی، مثنوی، دفتر اول، بیت 

 اَختران: ستارگان 
           

هر کسی فضا را بتواند باز کند در مرکزش، یعنی فضا گشوده بشود، با زندگی یکی بشود، مرکزش عدم بشود،  

ای یک شهر  زندگی بیاید مرکزش، »او زِ هر شهری« یعنی در هر انسانی، هر انسانی یک شهر است، هر موجود زنده 

 بیند.گوییم انسان، در هر انسانی خداوند را می است، حالا ما می 

ها، یعنی هر انسانی یک جسم دارد، اختر است، یکی هم خداییتش حق یعنی خداوند »پدید است از میانِ« حادث 

بیند، یعنی در هر  است. پس بنابراین یک چنین شخصی اگر فتح باب کرده باشد، در هر شهری خداوند را می 

آورد، آن چیزِ بیند، زندگی را به ارتعاش درمی کند زندگی را می جسمی در هر انسانی که مثلاً به انسانی نگاه می 

 بیند. ذهنی را نمی 

کنید، یک جسم  ها نگاه می حق پدید است از میانِ دیگر چیزها، مانند ماه در میانِ اختران. پس شما به انسان 

درخشد اگر فتح باب کرده باشید، اگر شب چله را تجربه کرده باشید. فتح باب:  دارند ولی خداوند هم تویش می 

کند. درست  صورت زندگی شناسایی می گشوده شدن دَر، مراد اولین گشایش مرکز درون انسان است که خود را به

 است.

 چشم تو بیدار و دل خفته به خواب 
 چشمِ من خفته، دلم در فتحِ باب 

 ( ۳۵۵۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 مر دلم را پنج حس ِ دیگرست 
 حس ِ دل را هر دو عالَم مَنْظَرست

 ( ۳۵۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

گوید چشم تو بیدار است، یعنی چشم حسی تو ، تمثیل است، فتح باب زیاد است در مولانا. می دوباره فتح باب 

می  را  جهان  می فقط  را  یاران  این بیند،  برای  خفته  دلت  اما  را  تقلبی  یاران  نکردی،  بینی،  باب  فتح  دلت  که 

گوید، ولی چشم، چشم حسی من خفته و دلم در  گوید، یک پیغمبر می فضاگشایی نکردی، این را یک عارف می 

یعنی آن چیزی که ذهن نشان می برای من مهم نیست، من فضاگشایی می حال گشوده شدن است.  کنم  دهد 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 16صفحه:                                                     برو به فهرست  

بیند، دو عالم را  تا حس دیگر دارد که حس دل من اگر دل من می خوانم. پس این دل من پنجدم او را میبهدم

 بیند.صورت زندگی می بیند هم خودش را بهبیند، کدام عالم را؟ هم ذهن را می می 

عبارت دیگر چله را تجربه کرده باشید، جشن گرفته باشید، شما هم زندگی  پس شما هم فتح باب کرده باشید، به

بینید. در خودتان هم زندگی  کنید در خودتان، از جنس زندگی هستید، هم زندگی را در کس دیگر می را حس می 

 شوید ناظر و شاهد ذهنتان. بینید، می بینید، هم فعالیت ذهن را می را می 

که ایرانیان، گفتم تاریخ درواقع  گیریم؟ برای این کنیم که چرا این دوران جشن می به فتحِ باب صحبت می داریم راجع 

ها، الآن بلندترین شبِتان است. این تمثیلی است. پس بلندترین شب  گفتند شما ای انسان را می   بلندترین شب

 شما این لحظه هست، از این لحظه بعد شروع کنید به چه؟ به فضاگشایی. درست است؟ 

 گفت: یارب توبه کردم زین شتاب 
 چون تو در بستی، تو کن هم فتحِ باب 

 ( ۲۲۹۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

خواست به خداوند برسد و کارهای بیهوده زیاد کرده  ذهنی می این در داستان آن درویش است که با عجله با من

بوده. گفته من از این شتابِ ذهن و بودن در منِ مجازی توبه کردم. در را تو بسته بودی، الآن خودت را به من  

که من یار تقلبی گرفته بودم، یندانم. در را تو بسته بودی برای ا نشان بده. یعنی من دیگر این یاران را مهم نمی 

 ام تو هستی. در را تو بستی، بنابراین در را تو باز کن. الآن فهمیدم یار اصلی 

پس برای اولین بار خودت را به من نشان بده، یعنی من را از جنس خودت کن. معادل چیست؟ شما به مقامی  

گذارید یک همانیدگی برود، یک درد برود. یک درد برود جایش چه هست؟ اگر چیزی نگذارید،  رسید که می می 

 این جای خالی همان زندگی است، خداوند است، در باز شده.

 سَجده کرد و، رفت گریان و خراب 
 گشت دیوانه ز عشقِ فتحِ باب

 ( ۳۳۳۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

خوانیم، و  اش را امروز می بینید فتحِ باب عشق دارد. این هم کسی است که، یک امیری نشسته که قصه پس می 

شود که تمام عوامل بیرونی با کند. درست است؟ و بعد متوجه می انگیزی می یک عارفی یک چیزی، کار شگفت



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 17صفحه:                                                     برو به فهرست  

کند، فضا را  کند، سجده می شود. بنابراین تعظیم می کنند و این شخص متحول می این عارف دارند همکاری می

 ریزد.اش فرومی اش یا همه اش آن لحظه مقداری ذهنی شود، یعنی من کند، تسلیم می باز می 

هم خورد و لطیف شد و  اش به»سَجده کرد و، رفت گریان و خراب«، یعنی خراب شد کلاً، تمام سیستم ذهنی 

خواستم واژهٔ »فتح باب« را شده، فتح باب. فقط می ذهنی از عشق فضای گشودهبه عقل مندیوانه شد نسبت 

 بدانید که در مولانا هم شبِ چله وجود دارد و اولین تجربهٔ فضاگشایی همین درواقع تجربهٔ شب یلدا است.

 اما هفتهٔ گذشته مولانا به من گفت، به ما گفت که 

 خویِ بد دارم، ملولم، تو مرا معذور دار
 رویِ خوبت، ای نگار؟  خویِ من کی خوش شود بی

 ( ۱۰۷۳)مولوی، دیوان شمس، غزل  

رسد،  خاطر خوی بدم ملولم. درست است؟ و به هر کسی می ذهنی کلاً اصلاً خوی بد است و بهفهمیدیم که این من 

کند. برای این کار باید عذر بخواهد. و فهمیدیم که خوی ما شبیه خوی  خداوند و زندگی را در او شناسایی نمی 

شود که با آن خو آمدیم که ذاتش شادی است، آرامش  شود، شبیه خوی الَسَت نمی شود، خوش نمی خداوند نمی 

 است.

که فضا را باز کنم روی تو را ببینم این خوی من خوب نخواهد شد. این را خواندیم. اما  بدون روی تو، بدون این

کند. این را  بینید که مرکز همانیده خوی بد است که ما را ملول می ، می ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل بله، این را داشتیم 

زندگی بیاد مرکزمان به ما کمک کند و آثار خوی بد این است   )دایره عدم([  ۲]شکل  دانید، پس باید فضا را باز کنیم  می 

 کنیم. درست است؟ بینیم، فتح باب نمی که ما در دیگران زندگی را نمی 

، مولانا به ما گفت که این خوی بد که شما آثار خوی بد را هم  ۱۰۷۳اما در همان غزلی که خواندیم، غزل شمارهٔ  

این،  کند، به ما گفت که »خارِ سه دانید که درد ایجاد می اید که چیست. این خوی بد می قبلاً دیده سویسَت« 

 رود. هرجور بگذاری، به پایت فرومی 

 یَست هر چون کِش نَهی سوسه خارِ
 درخَلَد، وز زخمِ او تو کِی جَهی؟ 

 ( ۳۷۵)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 درخلََد: فروروَدَ 
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 18صفحه:                                                     برو به فهرست  

من  می این  من ذهنی  می خواهد  چه  باشد،  علمی  باشد،  اخلاقی  »خارِ  ذهنیِ  باشد،  هرچه  باشد،  دانشمند  دانم 

خواهد رفت، از  سویسَت«. هرجور بگذاری، خودت را به هر شکلی دربیاوری، این به پای تو و دیگران فروسه

 رود. سوی خسُران می گفت که این دائماً به توانی بجهی. از طرف دیگر هم یادتان باشد میزخمش نمی 

 او  عقلِ باشد  مغلوب لاجَرَم 
 جز سویِ خُسران نباشد نَقْلِ او 

 ( ۲۴۶۲)مولوی، مثنوی، دفتر پنجم، بیت 

 ضرر و زیان  خُسران:
 دهد.نَقل: انتقال، رفتن به سمت جایی یا چیزی، معنیِ بیان کردن و گفتن نیز می 

           
رود، ضرر زدن به خودمان  سوی ضرر میذهنی است، همیشه بهمغلوبِ درواقع سِحر یا دید من  ذهنی عقل ما در من 

 ها([ )دایره همانیدگی   ۱]شکل  بینید  و دیگران. و درضمن »اندرون هر حدیثِ او شَر است«، یعنی در همین شکلی که می 

را ملول می  ما  آدم که هم خوی بد است،  را در  نمی ها نمی کند و زندگی  بیند، هر حدیثی  بیند، در خودش هم 

 آورد، شَر در آن وجود دارد. می پیش

 یثِ او شَر استحد هر  اندرونِ
 صد هزاران سِحر در وی مُضْمَر است

 ( ۲۷۱۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 حدیث: سخن 
 مُضمَْر: پنهان 

           
زند، بدی تویش هست و صد  کند، ضرر می کشد، شر به پا می می درست است؟ هر بحثی، هر موضوعی را پیش 

ها در او پنهان است، در همین. پس این را فهمیدیم، ولی  هزار جور بد دیدن یا سِحر یا دیدن برحسب همانیدگی 

در وسط غزل مطرح کردند که آبِ جان ما محبوس است در این گردابِ تن. یعنی گفت در ذهن ما توی یک  

 آید پایین. چرخیم، بنابراین هشیاری ما می تر می کنیم، سخت تر فکر می چرخیم و هرچه سختگرداب می 

بیند و حرف را  بیند، درست نمی چرخد، این تمثیل است، نمی شما فرض کن که یک آدمی هِی دور خودش می 

خوانیم  گذارد. این ابیاتی که می ذهنی کم اثر می تواند درست بفهمد، برای همین است که حرف مولانا روی من نمی 

 چرخد. و گفت: گذارد، یعنی در این گردابِ تن می کننده است. اگر روی کسی اثر نمی خیلی بیدار 

 
 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 19صفحه:                                                     برو به فهرست  

 بینم در این گردابِ تن آبِ جان محبوس می
 کَنَم، تا ره کنم سویِ بِحار خاک را برمی

 ( ۱۰۷۳)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 المنون، تنبیه، عدم فضاگشایی )فراموشیِ وِرد( مرادی، عدمِ رضایت، انقباض، جفا، ریبُ گردابِ تن: بی 
 بحِار: جمعِ بحر، دریاها

           
کَنَم تا راه کنم به دریا، یعنی به خود زندگی وصل بشوم. درست  ها را می بِحار یعنی دریاها. پس من این همانیدگی 

ذهنی دارید، بدانید که  چرخد. اگر من ذهنی می اش این است که شخص در یک گردابی در این من است؟ خلاصه 

اش را، ولی هیچ در روی شما اثر نکند. چرا؟ توی  ممکن است مولانا را بخوانید، ظاهراً بفهمید معنای ظاهری 

 چرخید. این گرداب می 

آید؟ با تکرار ابیات مولانا، با گوش کردن  جوری پایین می سرعت گرداب را باید پایین بیاورید. سرعت گرداب چه 

به گنج حضور، تکرارش. خودتان برای خودتان تکرار کنید و با امکان فتح باب، امکان فضاگشایی، امکان درک  

 که من این موجود توهمی نیستم، این را من ساختم. درست است؟ این

 اما گرداب را نشان دادیم. 

 گردابِ تن: 

 مرادی ⁃ بی
 ⁃ عدمِ رضایت

 ⁃ انقباض 
 ⁃ جفا 
 المنون ⁃ ریبُ 
 ⁃ تنبیه 

 ⁃ عدم فضاگشایی )فراموشیِ وِرد( 
 

این ترتیب بود که »گردابِ تن« بی ذهنی  شویم. من مراد می دانید که در ذهن، ما بیآید. می می مرادی پیش به 

 گفت: »او فضولی بوده است از انِقباض«. های خودش را دارد، گفتم. می خواسته 

جهانی، شویم با چیزهای این گفت که »چون همه یاران ما رفتند«. ابتدا ما همانیده می گفت؟ می ما، بیت چه می 

ها را زیاد کنیم. زندگی یا خداوند ما  خواهیم این ها زیاد بشود، می که یاریِ ایندانیم و برای اینها را »یار« می این

بی  می را  می ای می کند؛ یک معاملهمراد  می کنیم  می خواهیم سود کنیم ضرر  ازدواج کنیم  کنیم،  یکی  با  خواهیم 

 های زندگی است.مرادی ها بیکنیم، این بریم ضرر می شود، یک سودی قرار بود ببریم نمی نمی 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 20صفحه:                                                     برو به فهرست  

شود.  ذهنی سبب عدم رضایت می مرادی در من ها یار نیستند. بعد بیها برای این است که ما بفهمیم این مرادی بی

انقباض می  می عدم رضایت سبب  را جسم  مرکز  دادن.  نشان  واکنش  کنیم، جفا است، وفا  شود؛ جمع شدن، 

المَنون  ها رَیبُ ها به مرکز جفا است. بعد خیلی موقعنیست. مرکزِ عدم وفا به خداوند است. انقباض یا آوردن چیز 

دهد یا  اش را از دست می آید که یعنی حوادث خطرناک مثل مریض شدن، مثل یک قسمتی آدم از سرمایهمی 

 بیند. وجودش عیب می 

افتیم  شویم و درنتیجه عدم فضاگشایی، باز هم عدم فضاگشایی انقباض بیشتر، درنتیجه می و دنبالش ما تنبیه می 

های  دهد، درس گذشته نشان دادیم. پس بنابراین همهٔ من نشان می   ]شکل گِرداب تن[چه؟ در گرداب، گرداب را این  

 گوید. ذهنی در گرداب تن هستند مولانا می 

می بی می مرادی  رضایت  عدم  می آید،  انقباض  می آید،  جفا  رَیبُ آید،  میآید،  می المَنون  تنبیه  عدم  آید،  آید، 

طوری گرداب  کند، عدم رضایت. همین مرادی را بیشتر می فضاگشایی. عدم فضاگشایی، انقباض بیشتر، باز هم بی 

 کند. کند، حرف در او اثر نمی شود. کسی که در گرداب تن افتاده باشد، اثر نمی تن شدیدتر می 

شود. بترسانید  مثلاً کسی که در گرداب تن است، شما اگر بزنید بگویید که هشیار بشو بفهم، گرداب تن تندتر می 

شود. چه چیزی گرداب تن را ممکن است کنُد کند؟ تکرار ابیات مولانا که  خشمگین بشود، گرداب تن تندتر می 

 کند. فکر شما را درست می 

کنید، فکرهای مُضر  کند، درنتیجه فکرهای خطرناک کمتر می ابیات مولانا فکر شما را با خرد زندگی هماهنگ می 

یواش کردن. یک جایی شاید بایستد.    کند یواشچرخد، شروع می کنید، درنتیجه این گرداب که تند می کمتر می 

 شود و اسمش بود چه؟ فضا باز بشود، اسمش بود چِلهّ. اگر بایستد، فضا باز می 

شوید اِ اِ اِ توی تاریکی بودید، شب بود، الآن یک روشنایی دیدم من که این گرداب واقعی نیست.  شما متوجه می 

جا  آورم، گرداب را خداوند خلق نکرده. من این وجود می ذهنی گرداب را من بهعنوان من هایم به من با واکنش 

 اشتباه گرداب درست کردم.به

کَنَم« شما باید فعالانه خاک را  بینم در این گردابِ تن« »خاک را برمی گوید »آبِ جان محبوس می برای همین می 

کَنید  ها را بشناسید و بیندازید، یعنی با کلنگِ هشیاری همانیدگی را می بکَنید. خاک را بکَنید یعنی چه؟ همانیدگی 

 شود. اندازید دور، فضا باز میو می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 21صفحه:                                                     برو به فهرست  

که آن چیزی که ما هستیم، خاصیتش انبساط  شود. برای این اگر شما اتفاق این لحظه را جدی نگیرید، فضا باز می 

درپی. پس خاک را  های پی شویم، با واکنش است، انقباض نیست. ما با مقاومت، با قضاوتِ شدید منقبض می 

 سوی دریا. کَنید راه کنید به برمی 

های دیگر، گرداب تن درد هم دارد، درد آمده بگوید گرداب تن هستی،  اما، اما متأسفانه توی این گرداب تن آدم 

وسیلهٔ ذهن این گرداب  ها که بهجا ما یاد گرفتیم ما انسان فضا را باز کن، زندگی یعنی من را بیاور مرکزت. در این 

 ]شکل گِرداب تن[ را نگه داریم. 

ذهنی، مثلاً با نصیحت کردن، به کسی بگوییم که مثلاً شما این همانیدگی را وگوهای من با مواد ذهنی، با گفت

شود، همسر دارید، بچه دارید، خانه دارید، دیگران را  دارید ببینید شما چقدر زیبا هستید، پولتان دارد زیاد می 

ها چه  ها را، یا بگیر این قرص را بخور یا این مشروب را بخور، این مواد را بکِش، این نگاه کنید، ندارند. این 

 هستند؟ همه درمان ژاژ هستند. 

های ژاژ دارند  کنندهطور کلی درمان ژاژ دارند، درمان ها بهدهد به این مطلبِ ژاژ که انسان مولانا خیلی وسعت می 

 کنند راهنمایی کنند. کنند، به همدیگر کمک می هایشان را تربیت می گویی بچهو با ژاژ یعنی بیهوده

ذهنی حرف زدن، عمل کردن،  زند؟ درمان ژاژ یعنی با من ذهنی حرف می در مقابلِ درمان ژاژ چه هست که من 

شود. پس دو چیز مقابل  ریزد، یعنی فضا باز نمی ذهنی عمل کردن که خرد زندگی به فکر و عملمان نمی حسب من بر

کس نیست که توی گرداب نباشد، مگر از گرداب خودش  هم است، خوب توجه کنید. ما توی گرداب هستیم، هیچ 

به وسیلهٔ کمک خداوند یا به راهنمایی مولانا بیرون بیاید وگرنه توی گرداب است، گرداب است و تحتِ تأثیر  

 های ژاژ. درمان 

مادر درمان  و  ژاژ هستند که بچه پدر  را با من کنندهٔ  تربیت می هایشان  دهد چه؟ دارد  کنند. گسترش می ذهنی 

کنید، در مقابلِ چه؟ در مقابل فضاگشایی و  های بیهودهٔ ذهن تربیت می هایتان را با صحبت گوید شما با، بچه می 

و   »قضا  خداوند،  قضاوت  به  دادن  تن  عقل کل،  به  دسترسی  فضاگشایی،  زندگی،  آفریدگاری  زندگی،  صُنع 

 شود« و صُنع شما. گوید »بشو و می که می فَکان«، آن کُن 

ها ببینید حرف بزنید، یکی را درمان کنید؛ پولت زیاد  حسب همانیدگیذهنی کجا؟! شما بر صُنع شما کجا، ژاژِ من 

جایش این انسان را بگذار، با او همانیده  دانم اگر حالا با این انسان همانیده بودی، این رفته دیگر به شود، نمی می 

 بشو! درمان ژاژ است این. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 22صفحه:                                                     برو به فهرست  

ذهنی درمان ژاژ  ذهنی، خوشحال کردن من دست آوردن خوشحالی برای من ها در ذهن و دوباره به جایگزینی چیز 

عنوان  هایی که بهکنیم، درمان ژاژ است. تمام حرف ذهنی می است. اصلاً تمام کارهایی که ما برای خوشحالی من 

 کند، درمان ژاژ است.زنیم که اثر نمی هایمان می ذهنی به بچهمن 

آید به شما بگوید آید. درد می گذارید، درد می که شما یک چیزی را در مرکزتان می محض اینگوید بهو مولانا می 

زنیم. ما همدیگر را با  های ژاژ می که این را نگذار، این را بردار، خودِ زندگی را بگذار. ولی ما دست به درمان 

 کند.خیزد، درمان کنیم راهنمایی کنیم. کار نمی ذهنی برمی خواهیم، که از من حرف می 

کند، یعنی این  تواند نفوذ کند، بدتر می تواند این را کُند کند، نمی پس ما توی گردابیم، درمان ژاژ اثر ندارد، نمی 

گوید که هر کسی که وارد این  های ذهنی. و حتی دارد می های من های ژاژ، حرف کند درمانگرداب را تندتر می 

 اش را بدهد.عنوان بچه، همین بچهٔ کوچولو، مجبور است باج بدهد، زندگی شود به جهان می 

های بیهوده  ها، حرف کنند با چیز گیرند، همانیده می شان را می عنوان پدر و مادر زندگی های ژاژ به کنندهدرمان 

اش زنند، هیچ موقع به ما نگفتند صنُع، آفریدگاری زندگی، مرکز عدم، هرچه زودتر باید به او زنده بشوی. همه می 

دهد. شما پدر و  های ژاژ در این جهان می کننده عنوان باج به درمان اش را بهحرف حرف. پس هر کسی زندگی 

 ها را بخوانید، یاد بگیرید. ها دیگر رو شده، این ها مواظب باشید، این مادر 

 خادعِ دردَند درمانهایِ ژاژ 
 رهزنَند و زرسِتانان، رسمِ باژ 

 ( ۴۳۰۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 بازخادع: فریبکار، نیرنگ 
 ژاژ: بيهوده، ياوه 
 باژ: باج، خراج 

           
خواهی  جا می گوییم اینگیریم، می عنوان باج می اش را که زَرشِ است بهشود، ما زندگی هر کسی وارد این جهان می 

 آید.ذهنی ما می های ژاژ ما قرار بدهد که از من زندگی کنی؟ با دردهای بیهوده زندگی کن و خودت تأثیر درمان 

آید؛ تعریفشان کنی، تأییدشان کنی، شما دانشمندید، شما  های ذهنی از آب شور خوششان می گوید من حالا می 

اش را درمان  گوید، اما عطش واقعی ذهنی می ذهنی به من پروفسورید، شما پرُقدرتید! این آبِ شور است که من 

 کند. نمی 

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 23صفحه:                                                     برو به فهرست  

 مانِ عطش آبِ شوری، نیست در
 وقتِ خوردن گر نماید سرد و خَوش 

 ( ۴۳۰۶)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 آید.آب شور: مجازاً آبی که از ذهن می 
 عطش: تشنگی 

           
بزرگ ما هستید، دانشمند هستید، عطش ما را که به آن زندگی    ذهنی به من بچسبد، بگوید که شما اگر حرف من 

گوید این را بردار کند درد را. درد آمده می دهد، منحرف می کند. اما فریب می وری است، کم نمی است، به آبِ آن 

 که این را بردار یک چیز دیگر بگذار. از مرکزت خداوند را بگذار، نه این

درمانی است،  ذهنی درمانی است، من های ژاژ که با حرف کننده »لیک خادع گشت و، مانع شد ز جسُت« درمان 

این دُرد است، مواد ذهنی را ما می درمانی است، پایین می دُرد اثر  پراکنیم، می گوید  دهیم به یکی، دُرد است، 

جا  شوند. این گرداب اگر، که الآن داشتیم اینتر می کند، مردم گیجکند، بدتر می ندارد. یعنی این گرداب را کُند نمی 

تن[ آدم دیوانه می   ]شکل گِرداب  تندتر بچرخد،  اگر  این جهان، دیگر  این گرداب  زیاد است در  شود. دیوانه خیلی 

 هایشان معنی ندارد. مگر ندیدید شما؟ حرف 

ذهنی، پندار  عنوان من گوییم، خودمان معتقدیم به ذهنی دیگر معنادار نیست اصلاً. می های ما در من خیلی از حرف 

کمال، برایش ناموس هم داریم ولی اصلاً نه منطقی توی آن هست، نه عینی تی وجود دارد، نه هم به سازندگی  

آورد، خودمان متوجه نیستیم. متوجه نیستیم در گرداب هستیم. نه،  وجود می اش خرابی بهشود. همه منجر می 

های ژاژ باید دست از سر  کنندهگذارد مخصوصاً ژاژ. این باید کُند بشود این گرداب. و درمان حرف روی ما اثر می 

 درمانی فایده ندارد، باید مرکز ما خداوند بشود.مردم بردارند، بگویند آقا ما بلد نیستیم، حرف 

مان  کنیم. باج هم پول نیست، زندگی جا زندگی می گویند، از ما باج نگیرید اینها را می ها اینها، این شعر این

شود آن زندگی را که باید  است، طلایمان است. »رهزنَند و زرسِتانان، رسمِ باژ« یعنی هر کسی وارد این جهان می

 کنند! ها درمان ژاژ می که اینخاطر این عنوان باج به این و آن بدهد بهکرد، آن را باید به زندگی می 

تان را  ها، شما هم زندگی ها، با دردخواهیم اِشغال کنیم با همانیدگی ما به شما، ذهن شما را ببخشید با پِهِن می 

آید؟ از تأیید، از توجه، از  ذهنی از چه خوشش میکنند، من ذهنی می به ما بدهید! آبِ شور است، یعنی ما را من 

زند و  دهد ما را، راه ما را می آید. اما فریب می خود، از مقام بالا، از قدرت، موقع خوردن خوشمان می احترام بی 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 24صفحه:                                                     برو به فهرست  

کند »کزو صد سبزه رُست« بله، خواستم  آید که ما را شکوفا می ور می شود از جُستن آب شیرینی که از آن مانع می 

 )دایره عدم([  ۲]شکل بینید.  این را بگویم. بله این را هم که می 

 خادعِ دردَند درمانهایِ ژاژ 
 رهزنَند و زرسِتانان، رسمِ باژ 

 ( ۴۳۰۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 بازخادع: فریبکار، نیرنگ 
 ژاژ: بيهوده، ياوه 
 باژ: باج، خراج 

           
 ها به ذهنی دارند. برحسب همانیدگی های ژاژ« هستند من کننده ها »درمان کسانی که مرکزشان همانیده هست این

ها زیاد بشوند که به حرف حساسیت دارند، مرکزشان جسم است. درست است؟ آب  آن آب بدهند، همانیدگی 

 خورند. جای آب سالم می شور را به

شود که ما فضا  آید که مانع می شده می که آب سالم از مرکز عدم و فضای گشوده   )دایره عدم([  ۲]شکل  بینید  ولی می 

را باز کنیم و زندگی را بیاوریم به مرکزمان، آب شیرین از طرف زندگی بیاید که تمام چهار بُعد ما شکوفا بشود.  

 بله، اما شما به این چند بیت توجه کنید. 

 شود، تو پیرترتر میاو جوان
 زود باش و روزگارِ خود مَبَر

 ( ۱۲۳۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 خارْبُن دان هر یکی خویِ بدت 
 بارها در پای، خار آخِر زدت

 ( ۱۲۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

ها یک خوی بد به ما  چین هر کدام از این نقطه  ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل کنید؟  ها توجه می چین هر کدام از این نقطه 

شود بارها به  ها سبب می چینگوید »خاربُْن دان« هر خوی بدی که یکی از این نقطه دهد و این خار است. می می 

وگرنه    )دایره عدم([  ۲]شکل  پای ما فرورفته، به پای دیگران هم فرورفته و هرچه زودتر باید اقدام کنی فضا را باز کنی  

 شود و زود باش و وقت را تلف نکن.تر می شود، او قوی تر می شوی او جوان تو پیرتر می 

آید؟ بدانید و  وجود می ها به چین پس شما درخت خار، بوتهٔ خار دانستید هر خوی بدی که دراثر یکی از این نقطه 

تواند ملول کند و شما را در  ها یک خوی بد بزرگ خواهد داد که همیشه شما را می شما بدانید که مجموع این 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 25صفحه:                                                     برو به فهرست  

این برای  داشتن  ناموس  بد،  خوی  که گرداب،  دیدید  تا حالا  بچرخاند.  این این گرداب  من  و  که  طوری هستم 

 ها.ها هم از جنس ژاژ هستند، درمان کند، حرف که »حرف« اثر نمی طوری درست است، این این

پس شما یک فکری باید به حال خودتان بکنید که با خواندن ابیات مولانا این گرداب را کنُد کنید تا حرف مولانا  

جا  فهمیم ولی به اینآید. ما در سر می رود اصلاً نمی شود میخورد منعکس می نفوذ کند. حرف مولانا به گرداب می 

 شود.آید به مرکز ما، به عمل تبدیل نمی ]اشاره به دل[ نمی 

 بارها از خویِ خود خسته شدی 
 حس  آمدیحس نداری، سخت بی

 ( ۱۲۴۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 گر ز خسته گشتنِ دیگر کسان 
 که ز خُلق زشتِ تو هست آن رسان

 ( ۱۲۴۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 خسته: زخمی 
           

 ایغافلی، باری ز زخمِ خود نه
 ای تو عذابِ خویش و هر بیگانه

 ( ۱۲۴۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 باری: بالاخره، سرانجام
           

از خوی بد همانیدگیاین خاصیت من  بارها  یعنی زخمی  ذهنی است.  های خودمان زخمی شدیم، خسته شدی 

گوید اگر از زخمی شدن دیگران کند. الآن می ورمان درد می ور و آن حس شدیم از بس که اینشدی. الآن دیگر بی

گویی هرچه بیشتر بهتر و خارِ تو  بینی و هر لحظه می رسانی، دیگران را از جنس جسم می که به دیگران ضرر می 

که زندگی را شناسایی کنی در دیگران و ارتعاش  جای این دهی. به کنی، درد می صورت درد، درد را پخش می به

 آید.ها، دردها به ارتعاش درمی دربیاوری زندگی را در آن 

کند غافل هستی »باری« بالاخره، سرانجام  »گر ز خسته گشتنِ دیگر کسان« »که ز خُلق زشتِ تو« آن حکایت می 

 تو از زخم زدن به خودت غافل نیستی. 

ها و ضررهایی که به خودت زدی، ببین مریض شدی، ببین درمانده شدی، ببین  »باری ز زخم خود« ببین زخم

کند، ببین ملولی، ببین توی گرداب هستی، ببین حرف مولانا هم خورده، ببین فکرت درست کار نمی روابطت به



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 26صفحه:                                                     برو به فهرست  

نمی  اثر  تو  می در  تنهایی  ببین حس  می کند،  بدبختی  می کنی،  حقارت  هر  کنی، حس  و  خویش  عذاب  »تو  کنی. 

 ای« بیگانه 

سوی خسُران و ضرر  رود به دست ما، پای ما، و دائماً به سویه که گفتیم هرجور بگذاری فرومی پس این خار سه 

آید روی نقلش هست، بله؟ این سبب عذاب خودمان و هر بیگانه هست باید از شر ش راحت بشویم، تمرکز می 

الآن متوجه می  ما  را که می خودمان.  اول غزل  این بیت  تقلبیشویم  این »یاران«  به  گفت  با هر چیزی که  اند، 

این  آمده  همه مرکزتان  هستند  تقلبی  یاران  همه ها  بروند،  باید  نگه  اش  »مَجاز«  در  را  خیال هستند، شما  اش 

بینید چقدر مخر ب است، خوی بد به شما داده، خوی بد سبب زخم زدن به خودتان و  اند. ولی آثارش می داشته 

 ی بد همین »درمان ژاژ« است.های خوبیگانه است، از جنبه 

اید؟ آفریدگاری، که تو یک موجود خلاق هستی؟ بله؟ یا فقط مسابقه  هایتان اصلاً اسم »صُنع« برده آیا شما به بچه

ایم هایمان یاد داده دار. آیا ما به بچهتر کن، نگه روز محکم هویت بشو با تمام این مفاهیم و روزبه را یاد دادید؟ هم 

ببخشند؟ که این رنجش هم توهم است، واکنش هم توهم است، خشم هم توهم است، ترس هم توهم است، آیا 

را می ٔ شما فهمیدید که بچه  تند ترسانید؟ وقتی می چرخانید بعد می اندازید توی گرداب می تان  این  تند  ترسانید 

د اندازیدانستید که بچه را می دانستید این را؟ می فهمد، می شود، هیچ موقع حرف شما را نمی تر می چرخد گیج می 

تان نصیحت  ذهنیکنید که هیچ اثر ندارد؟! بعد هم با من چرخانید بعد هم »درمان ژاژ« می توی گرداب تن می 

 کنید؟ کنید چرا خودتان را نصیحت نمی می 

وجود  بینید مرکز ما همانیده است این آثار را به از خوی خود خسته شدن است. می   )دایره عدم([  ۲]شکل  بله، این  

کار را  تر باید اینتر، هرچه سریع و بفهمیم که هرچه سریع   ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  آورد. باید فضا را باز کنیم  می 

 اید.بکنیم. ما باید از زخم زدن و ضرر زدن به خودمان آگاه باشیم، قبلاً خوانده 

 رود یک سگ است، و در هزاران می
 شودهر که در وِی رفت، او او می

 ( ۶۳۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 دان کاو در اوستهر که سَردت کرد، می
 دیو، پنهان گشته اندر زیرِ پوست

 ( ۶۳۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 27صفحه:                                                     برو به فهرست  

 چون نیابد صورت، آید در خیال 
 تا کَشاندَ آن خیالت در وَبال

 ( ۶۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 سختی، عذاب، بدبختی  وبَال:
           

رود« یک هشیاری است، هشیاری جسمی. »هر که یک هشیاریِ ابلیسی است، »یک سگ است، و در هزاران می 

رود. هر که در وی رفت او یعنی آن شخص،  تا آدم می شود« یک سگ است و در هزاراندر وِی رفت، او او می 

 شود. ابلیس می 

ها را بگذار  دان کاو در اوست« هر کسی شما را در این راه سرد کند بگوید نه همانیدگی »هر که سرَدت کرد، می 

«  باشد و در این راه کار نکن، بدان که ابلیس در آن است، شیطان در آن است. »دیو، پنهان گشته اندر زیرِ پوست 

من  یعنی  »دیو« هست  مرکزش  در  اما  فکر هست  و  بدن هست  و  پوست هست  است که  ذهنی هست،  درست 

 ذهنی نمایندهٔ شیطان است.من 

آید در خیالت، که تا آن »خیال«  عنوان انسان پیش تو نفرستد می »چون نیابد صورت، آید در خیال« اگر کسی را به 

 شما را در »وبَال« یعنی بدبختی بکشاند. بله، و این بیت: 

 اند در همه عالَم اگر مرد و زن
 اند دَم در نَزْع و اندر مُردن بهدَم 

 ( ۷۶۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 کندن، جان دادن، احتضار  نَزعْ: جان 
          

لحظه این است که بهصورت مرد و زن هستند اما باید بدانند که تمام طرح زندگی لحظهها به در این جهان انسان 

ذهنی را کوچک کنند. شما هم در این مسیر هستید. اگر خداوند طرحش این  ذهنی بمیرند، من به من ها نسبت این

ذهنی را قوتّ بدهید، هِی بخواهید دیده بشوید،  ور شما من لحظه و از آن بهذهنی بمیرید لحظه باشد که شما به من 

شود این. یعنی بر ضدِّ طرح زندگی دارید عمل  ها بلند شوید و خودتان را نشان بدهید، نمی برحسب همانیدگی 

 کنید. می 

سالگی به بعد طرح زندگی این است که با آوردن  دوازده   همه باید بدانند از این ابیات که پس از یک مدتی تا ده

هستند. برای همین   تواند جسم باشد، این یاران، یاران تقلبی درد به زندگیِ شما به شما بگوید که مرکزتان نمی 

 اند یا هنوز هستند؟ گوید: »چون همه یاران ما رفتند و تنها ماندیم« آیا یاران شما رفته می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 28صفحه:                                                     برو به فهرست  

ها بگوید که ببین این گیرد که خداوند به آندر همهٔ مردان و زنان دنیا در این لحظه این پدیده دارد صورت می 

خواهم بیایم  داد راه نینداز، فضا را باز کن، من می بی و  وجود آوردم تا بفهمی مرکزت جسم است. داد اتفاق را به 

ها را به ما نشان بدهد  چین خواهد این نقطه مرکزت. درست است؟ خب، مرد و زن مرکزشان همانیده هست و می 

 خداوند با اتفاق این لحظه.  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل 

گوید  کننده است. اتفاق این لحظه یک قیچی است، به شما می پس اتفاق این لحظه اگر شما فضا باز کنید قیچی 

که این اتفاق اگر در خانه باشی الآن، پیغام زندگی را بگیری، بله؟ قیچی کن، قیچی کن، اتصالت را به او قیچی  

 کن تا این برود به حاشیه، فضا باز بشود، فضا باز بشود. درست است؟ 

 گوید، غرض. را مولانا »غرضَ« می  ها([)دایره همانیدگی ۱]شکل ها  چین ها را، این نقطهاما عرض کردم این 

 ها این نظر گردد حجاب ور غرض
 ها را برون افکن ز جیب این غرض

 ( ۷۶۶)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 ور نیآری، خشک بر عجزی مَایست 
 ست دان که با عاجز، گُزیده مُعْجِزی

 ( ۷۶۷)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 مُعجِْز: عاجزکننده 
           

 عجز زنجیری است، زنجیرت نهاد 
 چشم در زنجیرْنِهْ، باید گشاد 

 ( ۷۶۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 زنجیرْنهِْ: زنجیرنهنده 
           

لحظه باید بهها حجاب بشوند که این نظر را نبینی، کدام نظر را؟ که لحظه ها، این غرض یعنی اگر این همانیدگی 

ها را هلُ بدهی بروند به حاشیه و  ها را باید قیچی کنی، این لحظه اتصال به اینبهذهنی بمیری، لحظهبه مننسبت

ها یعنی  ها به مرکزت بیاید، چیز جدید هم به مرکزت نیاوری، اگر غرض از مرکزت برانی، آگاهانه نگذاری این 

ها را از مرکزت بیرون ها را برون افکن« این همانیدگی ها نگذارند، حجاب این کار بشوند »این غرض همانیدگی 

 بینداز. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 29صفحه:                                                     برو به فهرست  

آید. حداقل طور نگو عاجزم، نگو از دست من چیزی برنمی توانی، همین توانی نیاوری؟ »ور نیآری« اگر نمی نمی 

تنها یعنی  « وجود دارد. مُعْجِز یعنی عاجزکننده. مُعْجِز نه این را بدان که تو اگر عاجزی، با عاجز یک »مُعْجِزی 

 کند.دفعه اعجاز می انگیز، یک کننده هم شگفت کننده هم هست یعنی خداوند، هم عاجز معنی اعجاز عاجزکننده به 

که عاجز کرده،  این   شما اگر حواستان به خودتان باشد بگویید من که عاجزم، یقین هم که ندارم، یکی من را مثل 

دانم توانم دلم را باز کنم، الآن یک همانیدگی با یک شخصی داشتم، رفته بیچاره شدم، نمی الآن دلم گرفته نمی 

 طوری کرده که بفهمی انسان دیگر را نباید به مرکزت بگذاری. کار کنم، دل من قرار ندارد. خداوند تو را این چه 

ام رفته. بلند شو  کنم، همانیدگی کار کنم، گریه می طوری شلُ و وِل نشستی چه »خشک بر عجزی مَایست«، همین 

کنی؟ کار داری می کند ببینید که چه ای دارد تو را نگاه می ها را بخوان، بلند شو بدان که یک عاجزکننده این بیت

 کند. کنی؟ عاجزکننده دارد نگاه میکنی؟ خودت را راحت می کنی؟ قیچی میاین را جارو می 

صورت زنجیر به دست و پایت  گوید »عجز زنجیری است، زنجیرت نهاد«، یعنی خداوند این عاجزی را به دارد می 

  ۲]شکل  که چشمت را به »زنجیرْنهِْ« باز کنی. »چشم در زنجیرْنهِْ، باید گشاد« که با فضاگشایی  این  گذاشته برای 

]شکل  . این شکل )دایره عدم([  ۲]شکل به آن شکل  ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل گیرد. شما از این شکل صورت می  )دایره عدم([

ها را باید از دلت بیرون کنی. »جِیبْ«  گذارند، این غرض ها نمی طرف عاجز است و این غرض   ها([)دایره همانیدگی   ۱

 جیب خواندیم یعنی جِیبْ یعنی همین مرکز. 

ها توانید بیت آید، چرا؟ شما می توانی، »خشک بر« این »عجزی ماَیست«، نگو از دستم کاری برنمی »نیآری« نمی 

ای توانید حواستان به خودتان باشد، خودتان خودتان را بیدار کنید، بدانید که یک عاجزکننده را بخوانید، می 

کنی. و این عاجزی هم زنجیری است که او یعنی خداوند به دست  کار داری می کند ببیند چه دارد شما را نگاه می 

ها.  که بفهمی عاجزی و فضا را باز کنی و چشمت را به او بدوزی، نه به این همانیدگی این  و پایت گذاشته برای 

 درست است؟ 

 پس تضر ع کن که ای هادی ِ زیست 
 باز بودم، بسته گشتم، این ز چیست؟ 

 ( ۷۶۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 تضر ع: ناله کردن، لابه و التماس کردن 
 کننده هادی: هدایت 

           
 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 30صفحه:                                                     برو به فهرست  

 ام در شَر قَدَم تر افشردهسخت
 دَم بهکه لَفی خُسْرم ز قهرت دَم
 ( ۷۷۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 دار شدن پیوند دوستی معنای خدشه  قهر: در مقابلِ آشتی، به 
 (۱۰۳سورهٔ عصر )  ۲لَفی خُسْرَم: قطعاً در زیانکاری هستم. اشاره به آیهٔ 

           
 امهای تو کر بودهاز نصیحت

 امشکن دعوی ِ بتگر بودهْ بُت
 ( ۷۷۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

دار شدن پیوند دوستی. لَفی خسُْرمَ:  کننده. قهر: در مقابلِ آشتی، به معنای خدشه تضر ع: ناله کردن. هادی: هدایت

جا نیست، سورهٔ عصر، به درستی دانید که این آیهٔ، برداشتی از آیهٔ دوم است که این قطعاً در زیانکاری هستم. می

 دانید. که انسان در زیانکاری است، می 

تا حالا فکر می باز کن لطیف بشو.  را  بیا فضا  الآن  خب پس  باید شما را هدایت کنند،  تقلبی  کردید دوستان 

کنندهٔ زندگی من که خداوند است  فهمیدی که زندگی باید هدایت کند. پس لطیف بشو، ناله کن، بگو ای هدایت 

شده    با فضاگشایی، من دست و پایم قبل از ورود به این جهان باز بود حتی در کودکی هم باز بود، الآن بسته 

ذهنی ساختم، این هم دیگر حد  ام در شَر قَدمَ«، من تر افشردهکه »سختاین  عاجز شدم، این از چه هست؟ برای 

سالگی دوازده   ذهنی. چهل سالم است، در دهو حدود نداشت در شَر رفتنش، به خودم و دیگران ضرر زدم با این من 

ام، من  ام در ایجاد بدی برای خودم برای دیگران اصرار کرده ذهنی همه با من شدم. اینراحت می   از شَر  این باید

ها را گذاشتم مرکزم  خودم خودم را مورد قهر تو قرار دادم، تو چشمهٔ مهر بودی، چشمهٔ لطف بودی، من این

 ها را قایم کردم، مخفی کردم. اشتباه کردم و تمام مواردی که تو درد دادی به من با درمان ژاژ این 

شکن« هستم، نگو  ْ کردم »بتُ های تو را نشنیدم و فکر می کدام از نصیحت ام«، هیچ های تو کر بوده »از نصیحت

سری باورها را گرفته بودم   کنم. یک کردم خداپرستی می پرستیدم فکر می پرست بودم، یاران تقلبی را می من بت

ها هادی من بودند، الآن فهمیدم »هادی ِ زیست« تو  پرستیدم، آنها را می ها و زمان سری مکان  پرستیدم، یک می 

آورم به مرکزم. و از کجا شروع  کنم. درست است؟ تو را می هستی و من هم دیگر بعد از این در شَر اصرار نمی 

افتد برای بیداری من هست، نه برای خوشبخت فهمم طرح زندگی این است که هر اتفاقی که می که می شد؟ از این 

را نشان بدهد.  کردن و بدب به من نشان بدهد، یک دردی  را  این است یک همانیدگی  برای  خت کردن من و 

 که شناسایی کردم باید بیندازم تا زندگی بیاید مرکزم، »هادی ِ زیستِ« من او بشود.همین 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 31صفحه:                                                     برو به فهرست  

تر«  ، این چنین شخصی که مرکزش پُر از همانیده است، »سخت ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل بینید  طور که می بله، همین 

دمَ«، به  به»در شَر قَدمَ« را افشرده، اصرار کرده در ایجاد شَر و بدی و ضرر رساندن و »که لَفی خسُرْم ز قهرت دمَ 

شکن«  ْ کردم »بتُ ام و فکر می ام چون در گرداب بوده های تو« را هم نشنیدهام. »نصیحتخودم و دیگران ضرر زده 

 ام.پرست بودههستم و من همانیدگی 

ها  چین فهمید که این نقطه کنید میکنید، فضا را باز می شما خودتان را بسنجید با این شعرها. ولی الآن »تضر ع« می 

گیرید. برای همین بیت اول گفت که »چون همه یارانِ  ها نمیهادی ِ زیستِ شما نبودند، بنابراین هدایت را از آن 

ها هدایت بشوم.  گویید که بهتر است تنها بمانم تا از طریق این همانیدگی ما رفتند و تنها ماندیم«. الآن شما می 

آید به مرکز من. او  که او را طلب کنم، او می محض این تنها بمانم، من »یارِ تنهاماندگان را« طلب خواهم کرد. به 

ها  یا این غرض   هاها، این همایندگی چین کردم که این نقطهگذاشتم فکر می خواسته بیاید به مرکز من، من نمی می 

 دوست من هستند، فهمیدم نیستند. 

 دانید خیلی مهم است. بله این است، این سورهٔ عصر می 

 »واَلْعَصرِْ.« 

 »سوگند به عصر ]سوگند به ارزش و اهمیت هشیاری در این لحظه[.

 ( ۱(، آیهٔ  ۱۰۳)قرآن کریم، سورهٔ عصر ) 

دانید یعنی عصرِ خداوند. عصر، ساعتِ شش هفت بعد از ظهر نیست. »سوگند  طور که شما بهتر می عصر همین 

به عصر« یعنی سوگند به خود من، یعنی توجه کن به خود من که همیشه این لحظه است، عصرِ خداوند این لحظه  

گفت »که لَفی خسُْرم«. این، این بیت خیلی  را می  ذهنی در زیانکاری است«، داشت ایناست. و »که آدمی در من 

اید؟  ام در شَر قَدمَ«. شما ببینید این کار را کرده تر افشردهدمَ«، »سخت بهمهم است »که لَفی خسُرْم ز قهرت دمَ 

 وقتی توی این گرداب هستیم هشیاری ما پایین است، اصرار در ضرر رساندن به خودمان و دیگران هم داریم. 

 »انَِّ الإِْنسَْانَ لَفِي خسُْرٍ.« 

 زند.[«ذهنی که مرکزش همانیده است[ در زیانکاری است ]به خودش و دیگران ضرر می »که آدمی ]در من 

 ( ۲(، آیهٔ  ۱۰۳)قرآن کریم، سورهٔ عصر ) 

 آورند.کنند و ایمان می هایی که واقعاً فضا را باز می غیر از آن 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 32صفحه:                                                     برو به فهرست  

 »اِلَّإ الَّذيِنَ آمنَُوا وعََمِلوُا الصَّالِحَاتِ وَتوََاصَوْا بِالْحَق ِ وَتوََاصَوْا بِالصَّبْرِ.« 

شده[ كارهاى نیک ]فکر و عمل[ كردند و  اند و از فضای گشوده ها كه ايمان آوردند، ]فضاگشایی کرده »مگر آن 
 يکديگر را به حق سفارش کردند و يکديگر را به صبر سفارش كردند.« 

 ( ۳(، آیهٔ  ۱۰۳)قرآن کریم، سورهٔ عصر ) 

شده[ كارهاى نیک كردند«، تا فضا گشوده  اند و از فضای گشوده ها كه ايمان آوردند، ]فضاگشایی کرده »مگر آن 

شود. »]فکر و عمل[ كردند و يکديگر را به حق سفارش کردند و يکديگر را به  کنیم نیک نمی نشود کاری که ما می 

کنید و به  صبر سفارش كردند.« و صبر را. شما اگر فضاگشایی کنید یک آدم دیگر را دارید به خداوند توصیه می 

می  فضاگشایی  هر کسی که  فضای گشوده صبر.  ذات  در  زمان  کند، صبر  با  عمل کردن  یعنی  است. صبر  شده 

 ذهنی. فَکان، نه با عجلهٔ من ْ خداوند، زمان کُن 

رود که به از یک وضعیتی به یک وضعیتی دو جور زمان داریم یکی عجله است، شتاب است در ذهن، تند می 

کنم، این کار هر چقدر  گویید من در این لحظه هستم فضا را باز می برسد. یکی هم در این لحظه بودن، شما می 

 طول بکشد دیگر دست زندگی است، دست من نیست. 

اش این است که شتاب را  کنم، معنی کنم و صبر می این موضوع مهم است که اگر شما بگویید من فضا را باز می 

همه ما کار کردیم،  گویند این ها می گیرید. خیلی ذهنی پیشرفت خودتان را اندازه نمی کش منگذاشتید کنار و با خط 

فهمید پیشرفت نکردید؟ اگر فضاگشا بودید و صبر داشتید، حتماً پیشرفت جوری می پیشرفت نکردیم، شما چه 

 کرده.فَکان و صُنع زندگی داشته کار می ْ که قضا و کنُکردید برای این 

اما شما اگر بیایید بگویید که خب من قرار بود پولم زیادتر بشود دیگر نشده که دیگر، قرار بود همسرم عوض  

بینید چقدر فرق دارد این دوتا که کشتان غلط است. می کند، شما خط بشود که نشده، پس این مولانا کار نمی 

طور. شما خودتان را با فضاگشایی به حق سفارش کنید، به حق یعنی به خداوند ترغیب کنید و دیگران را همین 

ها به این  شما فقط این کار را بکنید، خودتان فضاگشا باشید از جنس زندگی باشید. درست است؟ پس آن بیت 

 گشت:برمی 

 ام در شَر قَدَم تر افشردهسخت
 دَم بهکه لَفی خُسْرم ز قهرت دَم
 ( ۷۷۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 دار شدن پیوند دوستی معنای خدشه  قهر: در مقابلِ آشتی، به 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 33صفحه:                                                     برو به فهرست  

 (۱۰۳سورهٔ عصر )  ۲لَفی خُسْرَم: قطعاً در زیانکاری هستم. اشاره به آیهٔ 
           

روید. اگر  سوی زندگی می خوانید، بهماندگان را می کنید و یار تنها دَم طبق غزل شما فضاگشایی می بهحالا اگر دمَ

تر در ضرر زدن به خودتان  صورت سخت زنید با انقباض، دراین در خسُران هستید، به خودتان و دیگران ضرر می 

کنید. کدام یکی بهتر است؟ ما منقبض بشویم اصرار کنیم در ضرر زدن به خود و دیگران با  و دیگران کار می 

به من  برویم  باز کنیم  را  فضا  نه  یا  دیگران  ذهنی؟  و  به خودم  این  از  پس  دیگر  بگوییم که من  و  زندگی  سوی 

 خواهم ضرر بزنم. انتخاب دستِ چه کسی است؟ خود شما. درست است؟ نمی 

                یان بخش اولپا               

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 34صفحه:                                                     برو به فهرست  

است برای شخص شما که یک همانیدگی یا یک درد را به    افتد طرح زندگی گفتیم که هر اتفاقی که می داشتیم می 

 تر بشود.روز کوچک بهذهنی روز شما نشان بدهد شما شناسایی کنید، بیندازید تا این قد من 

اید و امکان دارد که حرف مولانا اثر  طور اشاره کردیم که شما خودتان را در یک گردابی بدانید که افتاده و همین 

بیت  باید  درمان نکند.  اگر  و  بشود.  این گرداب کمتر  این سرعت  تا  کنید  تکرار  را  بخواهند  کننده ها  ژاژ  های 

چرخی، گیج شدی و پر از درد هستی، درست متوجه  ای می پیشنهادی به شما بکنند که در این گرداب که افتاده 

دانم دانم این مایع را بخور، مشروب را بخور، دوا و مواد را بکش، نمی شوی، تو بیا این قرص را بخور، بیا نمی نمی 

ها  ها را به ما نشان بدهند، این هم باز هم اثر ندارد. گفت این ذهنی، همانیدگی بنشینم با تو صحبت کنم با من 

 ها درمان ژاژ هستند. این را هم فهمیدید. های ژاژ هستند و اینکنندهرمان د

آید روی خودتان، حالا بگویید من باید خودم به خودم کمک کنم. در همین قسمت به ما  پس شما حواستان می 

ای شما را عاجز کرده و چشمتان را به عاجزکننده باید باز کنید، و عاجزکننده منتظر آن  گفت که یک عاجزکننده 

 دل شما است و به ما هم گفته که اگر: 

 صد جَوالِ زر بیاری، ای غَنی
 حق بگوید: دل بیار، ای مُنحَنی 

 ( ۸۸۱)مولوی، مثنوی، دفتر پنجم بیت 

 کردند، بارجامه جَوال: کیسهٔ بزرگ از نخ ضخیم یا پارچهٔ خشن که برای حمل بار درست می 
 غَنی: ثروتمند 

 قامت، بیچاره و درمانده مُنحَنی: خمیده، خمیده 
           

شده را، دل عدم را که من  گوید من آن دل خوب و فضای گشودهصدتا جوالِ کیسهٔ زر بیاوری برای خداوند، می 

 گوید: خواهم از تو. الآن می خواهم، چیز دیگری نمی در مرکزش باشم می 

 تر یا یادِ مرگ؟یادِ صُنعت فرض
 مرگ مانند خزان، تو اصلِ برگ

 ( ۷۷۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 ها و مصنوعات یادِ صنُع: اندیشیدن به ساخته 
           

تر« یعنی یاد این چیزهایی که درست  گوید. »یاد صنُعت فرض تر یا یادِ مرگ؟« دارد به ما می »یادِ صنُعت فرض 

ذهنی.  به من ها باشی یا به یاد مردن؟ واضح است به یاد مردن، مردن نسبت ای در ذهنت، باید به یاد این کرده 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 35صفحه:                                                     برو به فهرست  

چیز  کند و توی واقعی که خداوند است، اصل همه آید این چیزهای ذهنی را پژمرده می »مرگ مانند خزان«، مرگ می

 معنی نوا باشد.تواند به جا می است، اصل برگی. برگ در این

تر است؟ پولم است، با هیکلم همانیده شدم، ها و مصنوعات برای شما در این لحظه واجب اندیشیدن به ساخته 

ها از مرکز؟  ها و بیرون راندن این تر است یا فضاگشایی و شناختن اینها الآن واجب ام، یاد این با همسرم، با بچه 

شوید. و شما خزان را  دانید کدام، چون دارید به اصل خودتان، ریشهٔ خودتان دارید زنده می کدام یکی؟ شما می 

عنوان عنوان یک انسان خوشگل، بهشوید بگویید من را ببینید بهها، بلند نمی آورید به همانیدگی هشیارانه می 

بودن بودن است، درواقع یاد مصنوع  عنوان یک انسان همانیده با قدرت. این یاد صنع  یک انسان ثروتمند، به 

 است.

هستند که در مرکزتان هستند. اگر حواس    ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  ها  ها، مصنوعات همان همانیدگی خب، صنع 

ها  چین گوییم من حواسم به این نقطه گوییم همیشه باید روی خودمان باشد، می شما به خودتان است الآن، که می 

اش این نیست که یک آدم خوشگلی حتماً  ها از مرکزم است، من باید خزان، خزان معنی نیست، بلکه به راندن این 

کنم،  ام را حفظ می باید خودش را زشت کند، نه. نه، باید این مفهوم را از مرکزش بیرون براند. من بله خوشگلی 

ها همانیده نیستم. مرکز من باید چه باشد؟  کدام از اینکنم، ولی با هیچ ام را حفظ می ام را، سلامتی قدرت بدنی 

تواند نوا باشد،  جا می ت. برگ در این شده باشد که اصل من است. اصلِ نوا اسفضای گشوده  )دایره عدم([  ۲]شکل  

 شده است.چیزِ من، اصل من همین فضای گشوده چیز. همه یعنی سرمایه، مایه، همه 

 خوانیم: طور می و همین 

 غالبی بر جاذبان، ای مشتری 
 شاید ار درماندگان را واخَری 

 ( ۲۹۰۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 غالب: چیره
           

ها، این  چین بینید. این اگر نقطهها جاذب هستند، می این  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  با فضاگشایی، درست است؟  

کنید ها. فضاگشایی می سوی آن شویم به ها در مرکز ما هستند، حتماً ما داریم جذب می ها، این همانیدگی غرض 

؟ تو »غالبی بر جاذبان«.  گویید که ای مشتری، ای خداوند که مشتری من هستی، درست است، می )دایره عدم([  ۲]شکل  

در بیرون است. و شایسته است واقعاً، »شاید« یعنی شایسته    ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  ها  جاذبان درواقع معادل این 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 36صفحه:                                                     برو به فهرست  

و خواستن از    )دایره عدم([  ۲]شکل  ام، من را دوباره بخری. همهٔ این یعنی فضاگشایی  است که منی که درمانده شده

 کردیم یاران ما هستند، بخرد. ها که تا حالا فکر می زندگی که به شما کمک کند که شما را از دست این همانیدگی 

خوانیم تا شما قبول کنید که این چیزهایی که در مرکز دارید الآن، که مولانا در این غزل گفت:  ها را می همهٔ این 

دهند، که  صورت ذهنی یار خودشان را به ما نشان می »چون همه یاران ما رفتند و تنها ماندیم«، یاران ما که به

ها بروند. شما باید بگذارید بروند. دردهای گذشتهٔ شما یار شما  یار ما نیستند، یار ما فقط زندگی است، این 

 نیستند، بلکه سوزانندهٔ شما هستند. درست است؟ 

کس،  اصلاً دراصل شما بدانید فقط یک یار دارید. نه فرزند شما، نه همسر شما، نه پدر و مادر شما، نه هیچ 

ها یار شما نیستند. ممکن است یک چیزی به شما بدهند و ممکن است درمان ژاژ بکنند، »نه  دوست شما، این 

کنیم، تنها  نشینیم صحبت می پزیم بخور، دور هم می اشکالی ندارد، اتفاق افتاده، حالا بیا خانهٔ ما برایت غذا می 

کند،  ذهنی ما را آرام می ها، باید تبدیل بشوید. درمان ژاژ یک مدت کوتاهی من ها چارهٔ کار نیست ایننمانی.« این 

می  من خوشحال  حال  دنبال  شما  ولی  می کند.  که،  نیستید  خوب ذهنی  حالش  این  تنها  دانید  و  نیست  بشو 

 شویم. درست است؟ پس:ست، تا او نیاید ما درست نمی ود زندگی ا هم خ کنندهدرمان 

 در جَوالِ نَفْسِ خود چندین مَرو 
 از خریدارانِ خود غافل مَشو 

 ( ۴۵۵۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 جَوال/ جُوال: کیسهٔ بزرگِ پشمی و خشن
 در جَوالِ کسی )چیزی( رفتن: فریبِ او )آن( را خوردن 

           
]شکل که ابیات را تکمیل کند. پس در جوال نفس خودت، در کیسهٔ نفس خودت که همین فضای همانیده است 

ذهنی نباش. خریداران ما مولانا است، حافظ  ها نبین، من ، نرو. هی مرتب نرو این تو، با این ها([)دایره همانیدگی   ۱

  ۲]شکل  جوری غافل نشویم؟  است، بزرگان است و درضمن خدا هم هست. »از خریداران خود غافل مشو«، چه 

)دایره    ۱]شکل  رویم به جوال نفس خودمان  فضا را باز کنیم از جنس زندگی بشویم. فضا را ببندیم، می   )دایره عدم([

 . و این را بلد هستید: ها([همانیدگی 

 دیدِ رویِ جز تو شد غُل ِ گلو 
 اللَّـه باطِلُ کُلُّ شَیْءٍ ماسِوَی

 ( ۲۸۹۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 جز تو زنجیری است بر گردن. زیرا هر چیز جز خدا باطل است.« »دیدنِ روی هر کس به 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 37صفحه:                                                     برو به فهرست  

 غُل : زنجیر 
           

، یعنی غرض است، بدانید که  ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل  چین  غلُ یعنی زنجیر. پس بنابراین اگر مرکز شما پر از نقطه 

کشد. »دیدِ رویِ  سمت دنیا می ها یک زنجیری است در گردن شما بسته شده و شما را به هر کدام از این غرض 

شود غلُ، یعنی زنجیر گلو و همهٔ چیزها  بینید، می جز تو شد«، یعنی دید روی جز خداوند که با فضاگشایی می 

 اللَّـه باطلُِ«. درست است؟ غیر از خداوند باطل است، »کلُُّ شَیءٍْ ماسِویَ 

 نمایندم رَشَد باطلند و می
 کَشَد که باطل باطلان را میزآن

 ( ۲۸۹۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

کنند.  ها من را هدایت می اند. اما اینها همه باطل بینید، این که می همین   ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل  اند،  ها باطل این

 ها پیش من بودند، یعنی رهبر من بودند. در غزل هم بود دیگر، گفت این

 نمایندم رَشَد باطلند و می
 کَشَد که باطل باطلان را میزآن

 ( ۲۸۹۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

های ذهنی، چه  های ژاژ، همهٔ من کننده های ژاژ«. درمان جوری »خادع دردند درمان و شما امروز هم دیدید که چه

به  مادر، چه  و  به پدر  رئیس، چه  این صورت نمی صورت  های ژاژ  کننده های، هدایت کننده ها درمان دانم هرچه، 

 کنند. ها هدایت می زنند، ولی ایناند، چون از مرکز همانیده حرف می کنند، باطل هستند و مواد ذهنی هدایت می 

 نمایندم رَشَد باطلند و می
 کَشَد که باطل باطلان را میزآن

 ( ۲۸۹۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

آورید دیگر، چیزها را  تان را باطل بار می خب اگر شما یک پدر و مادر باطل باشید، مرکزتان همانیده باشد، بچه 

کنید به باطلی بیشتر. پس بلافاصله در زندگی،  کِشید، با خودتان هدایت می ها را می دهید، و آن به مرکزش راه می 

ما باید فضا را باز کنیم به صُنع و طرب دست بزنیم. خداوند از جنس طرب، شادی و خلاقیت است. درست  

 است؟

 هر لحظه و هر ساعت یک شیوهٔ نو آرَد
 تر و نادرتر زآن شیوهٔ پیشینش شیرین

 ( ۱۲۲۷)مولوی، دیوان شمس، غزل  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 38صفحه:                                                     برو به فهرست  

هر لحظه و تمام عمر شما، هر لحظه یک چیز جدید، هر لحظه یک فکر جدید، هر لحظه یک خلاقیت جدید، این  

 کنیم. کنیم باطلشان می کار شما است. باطل باشید، فکرهای پوسیده. و ما هم کسانی را که هدایت می 

 جاهَدوا فینا بگفت آن شهریار 
 قرار جاهَدوا عنّا نگفت ای بی
 ( ۲۳۵۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

شده، مجاهدت و کار کنید تا به زندگی زنده شوید  است: در من، یعنی در فضای گشوده»خداوند در قرآن فرموده

قرار، خداوند هرگز نفرمود که بیرون از من، در فضای ذهن، کار و تلاش کنید،  و مرکزتان عدم گردد. اما ای بی

 از فضای یکتایی دور شده و به اتفاق این لحظه واکنش نشان بدهید.« 

 گوید: الآن نگاه کنید، البته این آیهٔ قرآن می 

 »وَ الَّذيِنَ جاَهَدُوا فيِناَ لَنَهدِْينََّهُمْ سُبُلَناَ وَ انَِّ اللَّـهَ لَـمعََ الْـمحُسِْنِينَ.« 

 كنيم، و خدا با نيکوكاران است.« هاى خويش هدايتشان مى »كسانى را كه در راه ما مجاهدت كنند، به راه 

 ( ۶۹(، آیهٔ  ۲۹)قرآن کریم، سورهٔ عنکبوت )

 حالا صحبت سر همین »جاهدَوا فینا« است که در آن آیه هست. پس:

 جاهَدوا فینا بگفت آن شهریار 
 قرار جاهَدوا عنّا نگفت ای بی
 ( ۲۳۵۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

را باز می )دایره عدم([  ۲]شکل  شود این شکل  سوی من می سوی من. در من به یعنی در من و به  کنید داخلِ  ، فضا 

 روید همیشه. »آن شهریار« یعنی خداوند. سوی او می خداوند، به 

تر بروی. یعنی خارج  ذهنی بزرگ سوی من . یعنی فضا را ببندی به ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  »جاهَدوا عناّ« یعنی این  

 قرار«. از او و دور از او، »جاهَدوا عنّا نگفت ای بی 

شود. از او دور  شده عمل کند، جهد کند، خب از او دور می حالا »جاهَدوا عنّا«، کسی که خارج از فضای گشوده 

روید  کنید می روید؟ فضا را باز می شود. شما الآن به چه سمتی می قرار میشود؟ از او دور بشود بیبشود چه می 

او می به این را می سمت خداوند، فضاگشایی بیشتر، بیشترِ بیشتر، هر لحظه از جنس  گفت دیگر.  شوید. غزل 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 39صفحه:                                                     برو به فهرست  

مانیم، اشکالی ندارد. چون  داریم، تنها می گفت هی مرتب یاران تقلبی را از مرکزمان که خیال هستند برمی می 

ذهنی  گوید فرض کن که اصلاً تو خب منذهنی ما می مانی! حتی من ها! تنها می مانی گوید تنها می ذهنی ما می من 

دهی، چون  خواهی به من بمیری؟ خب برو بمیر، عیب ندارد. ولی تمام دوستانت را از دست می نداشته باشی، می 

خواهم تنها بمانم. تنها  کار کنی؟ شما بگویید اشکالی ندارد، می خواهی چه ذهنی دارند. تنها می دوستانت همه من 

شوید که ااِِاِ یار من  کنید. یک ذره حس تنهایی متوجه می ماندگان را فوراً پیدا می مانید شما، چون یار تنها نمی 

 ها کلی ضرر زدند به من. ها نبودند، این اصلاً این

 یثِ او شَر استحد هر  اندرونِ
 صد هزاران سِحر در وی مُضْمَر است

 ( ۲۷۱۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 حدیث: سخن 
 مُضمَْر: پنهان 

           
خواهد بحث کند، تویش بدی هست، ضرر هست. صد جور عوضی دیدن، اشتباه دیدن، در  ذهنی می این من   هرچه 

نقطه  برحسب  شما  دیگر،  است  واضح  چرا؟  است.  پنهان  این  در  بودن،  می چین سِحر  )دایره    ۱]شکل  بینید  ها 

 . )دایره عدم([ ۲]شکل بینید ، برحسب عدم نمیها([همانیدگی 

بندید که از او دور بشوید  سوی زندگی، و فضا را نمیروید بهکنید، می بینید، فضا را باز می پس برحسب عدم می

سوی  که بهقرار شدید، برای اینقرار بشوید. الآن فهمیدید چرا بی و بی  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  سوی مردگی  بروید به

 روید.شهریار نمی 

کنید، خداوند شبیه بارانِ تندِ در  گوید خداوند، یعنی وقتی که این فضا را باز می خوانیم که می و این بیت را می 

 حال ریزش است. 

 ءٍ مٰا خَلاَالله بٰاطِلُ کُلُّ شَیْ
 اللهِ غَیْمٌ هاطِلٌانَِّ فَضْلَ

 ( ۳۹۲۳)مولوی، مثنوی، دفتر اول، بیت 

 »همهٔ اشیا غیر از خدا باطل و نابود است، همانا فضل خداوند همانند ابری پُرباران و ریزان است.« 

)دایره    ۱]شکل  بینید  طور که می همهٔ چیزها غیر از خداوند باطل است. یعنی مرکز شما اگر همانیدگی باشد همان 

 ، این باطل است، این وضعیت خوبی نیست. ها([همانیدگی 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 40صفحه:                                                     برو به فهرست  

« یعنی فضل خداوند ابر پُرباران و  اللهِ غَیْمٌ هاطلٌِءٍ مٰا خَلااَلله بٰاطلُِ«، »اِنَّ« یعنی به درستی که، »فَضلَْ »کلُُّ شیَْ 

، مرکز عدم  )دایره عدم([  ۲]شکل  در حال ریزش است. فضل خداوند کی در حال ریزش است؟ وقتی فضا باز بشود  

 ها را نخوانی.دم این غرض بهدم او را بخوانی، دمبهبشود، دم

ها را نخوانی، یک اعجازکنندهٔ  ها را نباید بخوانی. و غرض و گفت عاجز شدی؟ خوش نباش، بفهم، بدان که غرض 

آن شگفت بیانگیزی  به  ما  آیا  نیست«.  کریمان کارها دشوار  »با  می جا است،  زنده  شویم؟ هی  نهایت خداوند 

 بگوییم »با کریمان کارها دشوار نیست«، با خداوند کارها دشوار نیست. 

که مرکزتان  ریزد؟ برای این ریزد، پس چرا سر ما نمیاصطلاح لطفش دائماً مثل آب پُرباران می که خداوند به پس این

این برای  است،  اینهمانیده  برای  نیست،  او  مرکزتان  است  که  مرکزتان جسم  همانیدگی   ۱]شکل  که  حالا  ها([)دایره   .

 فهمیم که این حرف درست بوده.می 

 چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم 
 خواندیم دم میبهیارِ تنهاماندگان را دم

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

، برای  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  اید  دم این یاران تقلبی را خوانده بهاید، دمنخوانده   )دایره عدم([  ۲]شکل  دم او را  بهشما دم

اید که شما  باردها! شما چتر گرفته . می )دایره عدم([  ۲]شکل  بارد  همین است که ابر پُرباران خداوند به سر شما نمی 

 از آن استفاده نکنید. و این ابیات: 

 مرغِ فتنهٔ دانه بر بام است او
 دام است او  پَر گُشاده بستهٔ

 ( ۶۲۰)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

 چون به دانه داد او دل را به جان 
 ناگرفته مر وِرا بگرفته دان

 ( ۶۲۱)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

، ما آیا مرغی هستیم که بالای  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل بینید  طور که می های همانیدگی همان درست است؟ این دانه 

دانه  آزادیم، ولی یک  آن بام نشستیم،  دانهٔ همانیدگی است.  ای هم  این دانه  آن است،  به  جا هست حواسمان 

کنیم،  اش نگاه می گوید مهم است. ما همه گویند این دانه مهم است. پدر و مادرمان گفتند مهم است، جامعه می می 

عقل ما دزدیده شده، ولی هنوز نیفتادیم تو، هنوز بالای بام هستیم. پَرمان باز است، اما با وجودی که پَرمان باز  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 41صفحه:                                                     برو به فهرست  

است چون حواسمان به او است، بستهٔ دام هستیم. خب شما پرواز کن برو. شما دلت را به جان، تا آخرین درجه،  

کشد کار کنم دیگر، این دارد می به این دانه نده. گفت اگر عاجزی، »خوش بر عجزی مایست«، نگو عاجزم، چه 

 کار کنم؟ نه، بدان که نباید بکشد. راهت را بکش برو. دیگر من را، چه 

 چون به دانه داد او دل را به جان 
 ناگرفته مر وِرا بگرفته دان

 ( ۶۲۱)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

جا؟ دام است. بیفتی به دام، فضا را روی آن توانید پرواز کنید بروید، چرا می شما همیشه در بالای بام هستید می 

 باز کن. فضا را باز کن، پرواز کن برو. 

 کند آن نظرها که به دانه می
 زند آن گِرِه دان کاو به پا برمی
 ( ۶۲۲)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

 دزدی نظردانه گوید: گر تو می
 من همی دزدم ز تو صبر و مَقَر

 ( ۶۲۳)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

 مَقَر: جایگاه
           

گوید جمله، »چون همه یاران ما  توانم کمک بگیرم، زندگی بگیرم، می که من از این یار تقلبی می آن نظرهای این 

تواند باشد. ولی دهد یار شما نمی رفتند« و این یک حقیقتی است که شما بشناسید چیزی را که ذهن نشان می 

زنید با دست خودتان که بگیر  کنید، شما دارید به پایتان گره می گونه را به این دانه می شما چون آن نظرهای طمع 

 من را نگه دار، بگیر من را توی دام نگه دار. 

آید هان؟ من هم دارم صبر  کنی به من خوشت می دزدی، نگاه می گوید اگر از من نظر می گوید؟ دانه می دانه چه می 

ها یک زنجیری است  آیی تویِ دام من. هر کدام از این دامکنم و می زودی تو را از جا می دزدم، بهو قرار را از تو می 

اللَّـه باطلُِ«، »دیدِ رویِ جز تو شد غلُ ِ گلو«، »دیدِ رویِ جز تو شد غلُ ِ گلو«، هی  بر گردن شما. »کلُُّ شَیْءٍ ماسِوَی 

 مرتب بخوانیم. 

ها  گوییم اینآید و می ، بدانیم که اگر خوشمان می ها([)دایره همانیدگی ۱]شکل  کنیم  ها می چینهر نظری که به این نقطه 

دزدی،  آید، نظر می گوید تو از من خوشت می زنیم. و این دانه، این غرض می یار ما هستند، گره را به پایمان می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 42صفحه:                                                     برو به فهرست  

شوی. پس فضا را باز  کنی، اسیر من می آیی زنجیرِ من را گردنت می زودی می دزدم. بهمن صبر و قرار را از تو می 

خواهم  آید. نمی خواهم، از این نظر خوشم نمی کشِد، بگو من این نظر را نمی کن در اطراف هر چیزی که تو را می 

 چیز به مرکزم بیاید. درست است؟  این

 در دلش خورشید چون نوری نشاند 
 پیشَش اختر را مقادیری نماند 

 ( ۲۸۷۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 هااختر: ستاره، کنایه از همانیدگی 
           

ها چین شود، این نقطه نشاند، این فضا بازتر می و خداوند نورش را می   )دایره عدم([  ۲]شکل  کنی  وقتی فضا را باز می 

می   ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل   از دست  اخترها هستند  که همان  را  ارزششان  دیگر  دیگر  نماند«،  دهند. »مقادیری 

ارزشی و قدرتی ندارند که شما را جذب کنند. پس فضا را باز کنید بگذارید خورشید یعنی خداوند نورش را،  

 فرمش را در دل شما مستقر کند. هشیاری بی 

زنیم، با موادِ ذهنی  اما بالاخره ما باید اجازه بدهیم زندگی از طریق ما حرف بزند. و اگر ما با دُرد با هم حرف می 

 زنیم، بالاخره ما به جان هم خواهیم افتاد. به این چند بیت توجه کنید: حرف می 

 تان دهد جنگ و فِراق ْ گفتِ هر یک
 گفتِ من آرَد شما را اتّفاق

 ( ۳۶۹۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 فِراق: دوری 
           

 پس شما خاموش باشید، اَنْصِتوا
 وگو تان من شَوم در گفتْ تا زبان

 ( ۳۶۹۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 خاموش باشید، ذهنتان را خاموش کنید.  اَنْصتِوا: 
           

 تان در توافق مُوثَقه استگر سخنْ
 نزاع و تفرقه است  در اثر مایهٔ

 ( ۳۶۹۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 مُوثَقه: موردِ اطمینان و وثوق 
 نزاع: درگیری 

           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 43صفحه:                                                     برو به فهرست  

خاموش باشید. مُوثَقه یعنی موردِ اطمینان و وثوق، یعنی بسیار منطقی، مورد قبول،    فِراق یعنی دوری. اَنصِْتوا: 

 مقبول. نزاع یعنی درگیری. درست است؟ 

ها باید با هم به اتحاد  ذهنی حرف بزنیم، حتماً دچار جنگ و جدایی خواهیم شد. بالاخره ما انسان اگر ما با من 

 کشیم.زنیم همدیگر را می برسیم که بتوانیم بقا داشته باشیم، وگرنه می 

شود. اما اگر کند و سبب جنگ می ذهنی جداجدا حرف بزنید، شما را از هم جدا می تان«، اگر با منْ »گفتِ هر یک 

صورت ما به اتفاق  ما در ذهن خاموش باشیم، او از طریق ما حرف بزند، »ما کمان و تیراندازش خداست«، دراین 

 رسیم. می 

ذهنی باید خاموش باشیم، »اَنصتِوا« تا زبان ما او بشود، تا زبان ما خداوند بشود. و حتی اگر  عنوان من پس ما به 

کنیم، این توافق خیلی منطقی است با ذهن، مقبول است، اما دراثر سبب نزاع و تفرقه  ذهنی ما توافق می با من 

 توانید حفظ کنید. درست است؟ ذهنی شما قرارداد ببندید، این قرارداد را نمی خواهد شد. یعنی اگر با من 

اگر مرکز ما همانیده باشد، برای همین است   ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل دهد. ها کاملاً نشان می ها در این شکل و این

توانیم با هم توافق داشته  توانند جنگ نکنند، فراق نداشته باشند. در جمع هم ما نمیکه حتی زن و شوهر نمی 

به ذهن باشیم و اتفاق داشته باشیم، مگر از جنس زندگی بشویم، مگر مرکز ما عدم بشود. پس ما باید نسبت 

زنیم، در  خاموش باشیم. فضا را باز کنیم تا زندگی از طریق ما حرف بزند، تا زبان ما او باشد، با هم حرف می 

می  فضاگشایی حرف  با  لحظه  هر  باشد،  زندگی  باید  ما  زبان  عدم([  ۲]شکل  زنیم  عمل  در من)دایره  اگر  و  ذهنی  . 

شود،  باشد، ولی وقتی اجرا می   ، سخن ما بسیار مقبولها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  های ما بسیار منطقی باشد  حرف 

 ها.سبب نزاع و تفرقه خواهد شد. مهم است این سه بیت برای ایجاد اتحاد بین انسان 

گوید شود. می اما ببینیم اگر شما واقعاً تصمیم بگیرید که فضا را باز کنید و عزم دین بکنید با کوشش زیاد چه می 

 کند. ابلیس شما را تهدید می 

 تو چو عزمِ دین کنی با اِجتِهاد
 دیو بانگت بَرزند اندر نَهاد 

 ( ۴۳۲۶)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 که مَرو زآن سو، بیندیش ای غَوی 
 که اسیرِ رنج و درویشی شَوی 

 ( ۴۳۲۷)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 44صفحه:                                                     برو به فهرست  

 غَوی: گمراه 
           

 بینوا گردی، ز یاران وابُری 
 خوار گردی  و پشیمانی خوری 

 ( ۴۳۲۸)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 وابُریدن: جدا کردن، قطع کردن، بریدن 
 قدر ارزش و بی نظر آمدن، بی  خوار گردیدن: حقیر و پسَت به 

           
، بخواهی فضاگشایی کنی، واقعاً  )دایره عدم([  ۲]شکل ها  غَوی یعنی گمراه. خب اگر تو فضاگشایی کنی طبق این شکل

بگویی الآن من فهمیدم باید مثل عاجزها نایستم، باید کاری بکنم، حواسم روی خودم باشد، در اطراف اتفاق  

وسیلهٔ  کنم، اما دیو باز هم شما را به این لحظه فضاگشایی کنم، با کسی کاری ندارم، فقط روی خودم کار می 

 کند.ذهنی خودتان رها نمی من 

زند،  ذهنی در درون بانگ می اگر تو اراده کنی که فضا را باز کنی و به خداوند تبدیل بشوی با کوشش زیاد، این من 

سوی فضاگشایی، بترس ای گمراه که دچار رنج و سوی خداوند، نرو بهسو، نرو به درون تو، مرکز تو، که نرو آن

طوری دروغ  رود، تو باید همین روند، تمام پولت از دست می شوی، دوستانت می بینوایی خواهی شد. بینوا می

گوید. »بینوا گردی«، یارانت  ذهنی می بگویی و دروغین باشی، هرچه بیشتر بهتر، بیا با اصول من کار کن، من 

 شوی، پشیمان خواهی شد. درست است؟ مانی، ذلیل میروند تنها می می 

 تو ز بیمِ بانگِ آن دیوِ لعین 
 واگُریزی در ضَلالت از یقین 

 ( ۴۳۲۹)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 شدهشده، نفرین لعین: ملعون، لعنت 
 ضَلالت: گمراهی 

           
کنی،  شده فرار می گوید نرو آن تو، نرو به فضای گشوده ذهنی خودت که در درون می تو از ترس صدای این من 

، همین توی فضای ذهن همانیده.  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  جا  کجا؟ به ضلالت، به گمراهی. گمراهی کجا است؟ همین 

)دایره   ۱]شکل  سوی تاریکی  بریم بهبندیم، دوباره پناه می فضا را می   )دایره عدم([  ۲]شکل  شده  حالا از همین فضای گشوده 

اید؟  یقین بود. شما ببینید در این فرایند افتاده  )دایره عدم([  ۲]شکل  شده  که این فضای گشوده حالی ، درها([همانیدگی 

 طوری نشده باشد وگرنه فضا باز شده بود. درست است؟ کس نیست که اینهیچ

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 45صفحه:                                                     برو به فهرست  

 یابد صورت، آید در خیال ن چون
 تا کَشاندَ آن خیالت در وَبال

 ( ۶۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 سختی، عذاب، بدبختی  وبَال:
           

 درست است؟ 

 رود یک سگ است، و در هزاران می
 شودهرکه در وِی رفت، او او می
 ( ۶۳۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 دان کاو در اوستیم  کرد، سَردت که  هر 
 دیو، پنهان گشته اندر زیرِ پوست

 ( ۶۳۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

صورت آدم نتواند بیاید، آید در خیال تو، در فکر تو، آن خیالت تا کشاند در وبال  »چون نیابد صورت« یعنی به

کنید، اگر من از دوستانم جدا  کنید، فکرهای ترسناک می «. یعنی فکرهای بد می یا »تا کَشانَد آن خیالت در وبَال 

ها ذهنی شما را سرد کنند و اگر شما آن عنوان من شود؟! ولی مطمئن باشید که کسانی خواهند بود به بشوم چه می 

گوید  کند که می ذهنی خودت، خیالاتی به شما القا می وسیلهٔ منآید بهرا راه ندهید، حتماً بدانید که در خیال تو می 

انید شما؟  دها را می شوم! اینمانم، خوار می کنم تنها می کنم، فضا را باز می که اِ این کار درست نیست من می 

 نترسید. 

دوباره بیت غزل »چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم«، تنها باید بمانید شما، از تنهایی نباید بترسید، »یارِ  

خواهم تنها  خواندیم«. شما باید اول بتوانید تنها بمانید، بگویید اشکالی ندارد من می دم میبهتنهاماندگان را دم 

 ترساند. و این بیت: مانید، ولی دیو درون ما را می بمانم. مطمئن باشید تنها هم نمی 

 ات جایی رود وآنگه تو را آنجا کَشَد اندیشه
 ز اندیشه بگذر چون قضا، پیشانه شو، پیشانه شو 

 ( ۲۱۳۱)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 پیشانه: پیشین، پیشرو 
           

ها فکر  های ما پیش ما هستند، برحسب این درست است؟ این را گفتیم. وقتی یاران تقلبی داریم و همانیدگی 

کشند دنبالشان، هرجا ها ما را می ، اینها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  کنیم  ها فکر می کنیم، بله؟ ببینید برحسب اینمی 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 46صفحه:                                                     برو به فهرست  

می به ما  فکر  به اصطلاح  هم  ما  می رود  خداوند  امتداد  آن عنوان  ما  رویم  پیشِ  از  چون خیال  یاران  »جمله  جا. 

عنوان الَسَت  عنوان الَسَت. ولی بهرویم، ما به ها می برخاستند«، اگر این خیالات پیشوای ما باشند ما دنبال آن

گذریم صورت از اندیشه می ، دراین)دایره عدم([  ۲]شکل  اگر متوجه بشویم ما از جنس زندگی هستیم و فضا را باز کنیم  

کنید، نه شویم. یعنی شما دارید فکر می جا »قضا« یعنی خداوند و قضاوت او، پیشانه می مثل خداوند، در این

 طور: کشِد. و همین اصطلاح فکر شما را می به

 ام محکوم نی حاکمِ اندیشه
 که بَنّا حاکم آمد بر بِنا زآن

 ( ۳۵۵۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 بِنا: ساختمان 
           

)دایره    ۱]شکل  ها در مرکزتان باشند شما محکوم اندیشه هستید  بنابراین شما حاکم اندیشه هستید. اگر همانیدگی 

کنید، حادث  . اندیشه را درست می )دایره عدم([  ۲]شکل  ، ولی اگر فضا را باز کنید شما حاکم اندیشه هستید  ها([همانیدگی 

کنید. ولی الآن در  کنید، اندیشهٔ دیگر درست می روید، اندیشهٔ دیگر درست می کنید، دنبالش نمی است دوپاره می 

اختیار  کنند، از فکری به فکر دیگر بیآیند ما را اسیر می ها می ها هستیم، اندیشه گرداب ذهن ما محکوم اندیشه

عنوان امتداد خدا و بر بِنا  که من بنا هستم به پریم. پس حاکم اندیشه هستم، محکوم اندیشه نیستم، برای این می 

من را   ها من بنا هستم، من سازنده هستم، نه اندیشه ها و درست کردن اندیشه کردن یعنی چسباندن اندیشه

اندیشه سازدمی  من  می ،  را  همین ها  فضای گشوده سازم  با  می طور  دائماً  هم که  بیت  سه  این  و  خوانیم شده. 

 بسیاربسیار مهم است: 

 در حقیقت هر عدو داروی توست
 کیمیا و نافع و دِلجویِ توست

 ( ۹۴)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

 عَدو: دشمن 
 کند. ای فرضی که به گمانِ قدما فلزاتی مانند مس و قلع را به طلا و نقره تبدیل می کیمیا: اکسیر، ماد ه 

 دهندهٔ دل خوار، تسلی دلجو: غم 
           

 که ازو اندر گُریزی در خَلا 
 استعانت جویی از لطفِ خدا 

 ( ۹۵)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 
 خَلا: خلَأ، خلوت، خلوتگاه 

 اِستعِانتَ: یاری خواستن، یاری، کمک 
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 47صفحه:                                                     برو به فهرست  

 در حقیقت دوستانت دشمنند
 که ز حضرت دور و مشغولت کنند 

 ( ۹۶)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

شده. استعانت یعنی یاری خواستن، یاری، کمک. درست عدو: دشمن. خلا یعنی خلوت، خلوتگاه، فضای گشوده 

آید داروی من است، چرا؟ هر اتفاق بد، هر همانیدگی، هر دردی که می  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  است؟ در حقیقت 

شده که اسمش خلا  گریزم به این فضای گشودهمی  )دایره عدم([ ۲]شکل کنم در اطرافش که من فضا را باز میبرای این

گیرم از لطف خداوند. در حقیقت دوستان من، دوستان تقلبی  جویم، کمک می جا استعانت می است. و در این 

این  می من، دشمن من هستند. چرا؟  را مشغول می ها  من  مرکز من،  به  این فضای  آیند  از حضرت که  و  کنند 

شده که حضرت است  کنند و از این فضای گشودهکنند، من را به خودشان مشغول می شده است دور می گشوده

 کنند. درست است؟ یعنی بارگاه خداوند است، پیش خداوند است، دور می 

گویید نه این معلم من است، فضا  گوید این دشمن است، این اتفاق بدی است، شما می پس بنابراین ذهنتان می 

گیرید. پیغام زندگی با  کنید در این لحظه حواستان به خودتان است، در خانه هستید پیغام زندگی را می را باز می 

شده، یعنی از خود  گیرید از فضای گشودهکنید در اطراف این چالش و کمک می آید، فضا را باز می این اتفاق می 

وجود آوردند و این ادامه دارد  دانید که این یاران تقلبی این مسئله را به زندگی یا خداوند، نه از یاران تقلبی. و می 

را به  ها شما  ها واقعاً یار شما هستند. نه آقا! این ها و همانیدگی کنید این غرض که هنوز شما فکر می برای این

مجاز بردند، به خرافات بردند، به پندار کمال بردند، از صنع و شادی زندگی محروم کردند، از خدا شما را جدا  

رساندم، مثل خار به پای خودم  شکن هستم! به همه ضرر می کردم بتپرست بودم فکر می کردند. گفت من بت 

ها در  شکن هستم و برایش پندار کمال هم داشتم. این صحبت کردم بتپرست بودم، فکر می رفتم، بت هم فرومی 

 اش برای بیداری است. کند؟ همهمورد شما صدق می 

 که بیازُرد، شیخ و واعظِ توستآن تو را هر 
 که نیست مهرِ جهان را چو نقشِ آبْ قرار 

 ( ۱۱۳۴)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 گر واعظ: پنددهنده، راهنما، هدایت 
           

گوید  گوید؟ می ای که شما را برنجاند، معلم تو او است. چه می هر انسانی که تو را آزرده بکند برنجاند، هر واقعه 

ها مانند نقش  دهد، جزو جهان است، این ای در مرکزت که ذهنت نشان می این جهان، این چیزهایی که گذاشته 

گیرد، این مهرشان قرار ندارد، مهر هیچ یار ذهنی قرار ندارد، یعنی ثابت  ریزی توی کاسه شکل آن را می آب که می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 48صفحه:                                                     برو به فهرست  

تنها دوست ندارد دشمن شما است، برای  نیست، ادامه ندارد. هیچ چیزی شما را دوست ندارد غیر از خداوند، نه 

 کند شما را. که بیاید مرکزت بیچاره میاین

دهید. و هر اتفاق بد دوست شما است، چرا؟  دهید، یار اصلی را راه می پس این دشمنان را شما به مرکز راه نمی 

ایم گیرید نه از یار. پس ما تا حالا فهمیده روید پیش زندگی و از لطف او کمک می می کنید  در اطرافش فضا باز می 

ایم توی این گرداب. »چون فدایِ  ها از بین رفتند، ما افتاده دراثر کمک گرفتن از این یاران تقلبی که ندادند و این 

 روی«. بله؟ وفایان بشویم؟ »از گمُانِ بَد، بدآن سو می شوی؟«، آیا ما باید فدای بی وفایان می بی

که بیازُرد، شیخ و  آن کنند. »تو را هروفایان هستند و بالاخره ما را آزرده می ها همه بیاین ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل 

افتیم  فهمیم می ها وفا ندارند، ولی ما نمی کنند بفهمیم که این وفایان ما را آزرده می واعظِ توست«. گاهی اوقات بی

وفایان هستند. مهر جهان، ها بیگوییم بدشانس هستیم ما. نه، این دهیم، می دوباره به گرداب، واکنش نشان می 

 .)دایره عدم([  ۲]شکل دهد وفا ندارد، پس بنابراین فضا را باز کن برو پیش زندگی  مهر چیزی که ذهن نشان می 

 هرچه اندیشی، پذیرایِ فناست
 که در اندیشه نآید، آن خداست آن

 ( ۳۱۰۷)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

نقطه  از جنس  این  بیاید  به فکرت  است  پس هر چیزی که  همانیدگی   ۱]شکل  چین  تقلبی است، خدا  ها([)دایره  یار   ،

تواند باشد، بلکه خدا از طریق این  توانید فکر کنید، تجسم کنید، خدا نمی به چیزی می تواند باشد. اگر راجع نمی 

 توانی با ذهن تجسم کنی. ، که آن را نمی )دایره عدم([  ۲]شکل آید فضاگشایی و مرکز عدم پیش شما می 

تواند ما را به خدا  پرستی است. فقط فضاگشایی و یکی شدن با زندگی می پرستی، بت کنی، می پس هرچه تجسم می 

پرستید بگویید این خدا است، شما دارید  کنید و آن را می وصل کند. و اگر شما با ذهنتان یک چیزی تجسم می 

تواند باشد. فضا  آید فناپذیر است، خدا نمی تواند خدا باشد. هرچه در اندیشه می کنید و نمی کنید، کفر می شرک می 

 شود اگر از این یاران تقلبی ناامید بشوید.شوید. فضا خودش باز می کنید با او یکی می را باز می 

 یستم اومیدوار از هیچ سون
 گویدم: لا تَیْاَسُواوآن کَرَم می

 ( ۴۷۴۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 لا تیَْاَسُوا: نومید مشوید. 
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 49صفحه:                                                     برو به فهرست  

ها همه سو هستند دیگر، هر فکری یک سو است، یک جهت است، »نیستم از هیچ سویی، نه از سوی پول، نه، این 

اومیدوار از هیچ سو«. شما اگر ناامید بشوید از این یاران تقلبی که هر کدام یک سو هستند، پول یک سو است،  

دانم مقام یک سو است، باورها سوهای  پدر و مادر یک سو است، فرزند یک سو است، خانه یک سو است، نمی 

شود. اگر ناامید بشوید  ها ناامید می یواش آدم از اینها. یواشطور دردها سو هستند این مختلف هستند، همین 

 شود. فضا خودش باز می 

می اصلی  یار  نخواهید  زندگی  سوها  از  فعالانه  شما  نمیاگر  رها  را  سوها  شما  خیلی آید.  را  کنید،  دردها  ها 

 است.اند، مثل رنجش، مثل خشم، مثل ترس، مثل حسادت. غلط است، جلوی شما را گرفته چسبیده 

 روزه یافتییارَکانِ پنج
 رو ز یارانِ کهن برتافتی؟ 
 ( ۴۵۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 یارَکان: دوستان حقیر و کوچک 
           

پنج  نقطه »یارَکانِ  همین  ما  یاران  همین،  همانیدگی   ۱]شکل  ها  چین روزه«  غرض   ها([)دایره  شما  هستند،  هستند.  ها 

پنج چسبیده  یاران  به  »یارانِ کهن«، کهن اید  از  و  بپرسید.  از خودتان  است،  روزه؟  زندگی  خود  همین  یار  ترین 

اید؟ خودتان جواب بدهید. یاران دیگر ما کسانی هستند که مثل  ، رو برگردانده )دایره عدم([  ۲]شکل  خداوند است  

 اند.مولانا به زندگی زنده شده 

های ذهنی.  علاوهٔ همهٔ من دهد بهپس ما یاران تقلبی داریم. یاران تقلبی تمام چیزهایی است که ذهنمان نشان می 

توانند یار ما  ها می هایی که به زندگی زنده شدند مثل مولانا آن تواند یار ما باشد. اما آن ای نمی ذهنی هیچ من 

تواند یار ما بشود. هر کسی که  شده می   کنند به ما. هر کسی که به زندگی زنده بینید چقدر کمک می بشوند، می 

داند، از  ها را یار می کند، این همانیدگی کند، درد پخش می ذهنی است، پر از درد است، درد حمل می هنوز در من 

تواند به ما کمک کند. شما پس با این ابیات  جنس خار است، از جنس خوی بد است، ملول است، این نمی 

 را بسنجید. خودتان 

 از هر جهتی تو را بلا داد
 جهاتتتا باز کَشَد به بی

 ( ۳۶۸)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 جهات: موجودی که برتر از جا و جهت است، عالمَِ الهی بی
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 50صفحه:                                                     برو به فهرست  

)دایره    ۱]شکل  ها  چین دانم همانیدگی با بدنتان، هر چیز دیگر، این نقطههر جهتی رفتید، جهت پول، جهت چه می 

شود. شما با همسرتان همانیده بشوید  بینید که به درد منجر می ، به شما بلا داد، هی رفتید جلو می ها([همانیدگی 

)دایره    ۲]شکل  جهات  دهد تا به شما بگوید که تو بیا به بیکشد به دعوا، جدایی، ایرادگیری. درست است؟ بلا می می 

خواهیم،  شویم، دیگر از سو زندگی نمی جهت می شویم بی فضا را باز کن، به من وصل بشو. وقتی به او وصل می  عدم([

 طور این سه بیت بسیار مهم: شویم. همین خود زندگی می 

 دهند صورتی را چون به دل ره می
 دهند از ندامت آخرش دَه می

 ( ۳۴۴)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 ندامت: پشیمانی 
 کنند. دهند: ابراز حسِ انزجار و نفرت میدَه می 
           

 وارآرند هم پروانهتوبه می
 کَشَدشان سویِ کار باز نِسیان می

 ( ۳۴۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 نِسیان: فراموشی 
           

 همچو پروانه ز دور آن نار را 
 نور دید و بست آن سو بار را 

 ( ۳۴۶)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 ذهنی یا همانیدگی و دردهای آن است.های منمعنیِ خوشی جا به نار: آتش، در این
           

رود، ولی شویم دیگر آن جنس یادمان می این واژهٔ نسیان یعنی فراموشیِ خداوند که در ذهنْ ما از جنس جسم می 

، این ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل شود ها وقتی مرکزشان جسم می هنوز از آن جنس هستیم اسمش نسِیان است. انسان 

آید مرکز شما صورت است.  تواند بکند و می ها صورت هستند، هر چیزی که ذهن تجسم میها یا غرض چین نقطه

انسان  وقتی  را  می صورت  راه  دلشان  به  می ها  پشیمان  آخرسر  می دهند،  منزجر  و  می شوند  »دَه  دهند«  شوند. 

 طوری ده دادن یعنی منزجر شدن، احساس انزجار کردن، تنفر کردن. طور که بارها گفتیم در ترکی این همین 

دهند، این قانون است، دست آخر از آن منزجر خواهید شد. اگر ها به مرکزشان راه می پس صورت را وقتی انسان 

که همسرتان  کنید، صورت همسرتان را به مرکزتان نیاورید، آخرسر از او متنفر خواهید شد. نه این شما ازدواج می 

 بد است، شما صورتش را آوردید به مرکزتان. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 51صفحه:                                                     برو به فهرست  

می می  توبه  می گوید  دیدید  پروانه  است؟  درست  پروانه.  مثل  اما  می کنند  بالش  ذره  یک  آتش،  رود  توی  سوزد 

بینیم،  بیند. ما هم در همانیدگی یک لذتی می روم، ولی از دور آتش را روشنایی می گوید دیگر نمی گردد می برمی 

او بگیریم  جای این که خدا را فراموش کردیم، بهبینیم، برای اینیک زندگی می  از  را  که شادی و صنع و لطف 

 خواهیم. ها میآییم از این همانیدگی می 

گردد رود که الآن پرش سوخت، دوباره برمی طور که پروانه یادش می آرند هم« مثل پروانه، اما همین »توبه می 

شود که برگردیم دوباره چیزها را بیاوریم مرکزمان. و مانند  زند، ما هم آن نسیان سبب می خودش را به آتش می 

 پروانه از دور آن آتش را »نور دید و بست آن سو بار را« یعنی رفت به آن طرف. شما چه؟ 

آورم، دوباره یک انسان دیگر را  ها را به مرکزم نمی آورم، انسان کنید که چیزها را به مرکزم نمی شما هی توبه می 

آید،  نظر زندگی می آید، بهنظر نور مینظر، این آتش است، به آورید، چون به آورید، دوباره یک چیز دیگر را می می 

، فضاگشایی و تعظیم دوای نسیان است، فراموشیِ خداوند  )دایره عدم([  ۲]شکل  نیست. پس بنابراین فضا را باز کنید  

  ۱]شکل  است. در گرداب، مردم خداوند را فراموش کردند. شما از خودتان بپرسید آیا مرکزم پر از همانیده است 

همانیدگی  اینها([)دایره  زیر  خداوند  فراموش کردید.  را  شما خدا  اگر هست  همانیدگی ؟  این  پنهانها،  و    ها  است. 

 طور: همین 

 گرچه نسیان لابُد و ناچار بود 
 در سبب ورزیدن او مختار بود 

 ( ۴۱۰۳)مولوی، مثنوی، دفتر پنجم، بیت 

 نِسیان: فراموشی 
 بدونِ چاره  لابُد:
           

 هاکه تَهاوُن کرد در تعظیم
 تا که نسیان زاد یا سهو و خطا 

 ( ۴۱۰۴)مولوی، مثنوی، دفتر پنجم، بیت 

 انگاری تَهاوُن: سستی، سهل 
 نِسیان: فراموشی 

           
شویم، آییم از آن طرف همانیده می گوید که نسیان، ما وقتی می انگاری. می لابُد: بدونِ چاره. تَهاوُن: سستی، سهل 

شویم، نسیان لابد و ناچار است. ما برای مدت کوتاهی بله فراموش همانیده می   ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل  این حالت  

، در  )دایره عدم([  ۲]شکل  کنیم خداوند را و اصل خودمان را، اما همیشه این اختیارِ سبب ورزیدن در ما هست  می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 52صفحه:                                                     برو به فهرست  

کنید خودتان را  سازی بکنید. آیا در این لحظه فضا را باز می جوری سبب انسان، در شما یعنی. یعنی شما چه 

زندگی می به می دست  را  زندگی  می سپارید،  نه،  یا  مرکزتان؟  توی ذهن سببآورید  می روید  از یک  سازی  کنید، 

 برید؟چین دیگر پناه می چینی به نقطه نقطه

ها ها«، در سجده کردن یعنی، ببینید این اما اگر سستی بکنید در فضاگشایی یا تسلیم، »که تَهاوُن کرد در تعظیم

همه یک معنی دارد، چه بگویید فضاگشایی، چه بگویید تسلیم. تسلیم پذیرش اتفاق این لحظه است قبل از  

قضاوت و رفتن به ذهن بدون قیدوشرط که همان تعظیم است. سجده هم همین است. فضاگشایی هم همین  

دانید، پس اتفاق  دهد میتر از اتفاقی که ذهن نشان می است. فضاگشایی یعنی چه؟ یعنی شما الآن خداوند را مهم

دانید. فضاگشایی صد درصد مهم است، ولی اتفاق، ظاهرش که نشان  دانید، فضاگشایی را جدی می را بازی می 

حل و  شده است که راه من، فضاگشایی مهم است، چون از آن فضای گشوده  دهد ذهن، اصلاً مهم نیست برایمی 

حل را دارد، این فضای بسته که  شده است که هر لحظه در کار جدید است، راه آید، آن فضای گشودهخرد می 

 حل ندارد که. راه

پس بنابراین شما سستی نکنید در فضاگشایی یا تعظیم یا تسلیم. اگر سستی بکنید، کامل فضاگشایی نکنید یا  

آید و سهو و خطا، یعنی فراموشیِ خداوند و سهو و خطاهای دنبال آن که دیگر اصلاً باز نباشید نسیان می پاک

 شمار است. درست است؟ بی

رود، ما  شویم یادمان می آییم همانیده میفراموشی خداوند لابد و ناچار است. لابد یعنی بدون چاره. چون می 

ورزی  سازی و سبب شویم باید بشویم، اما باید بدانیم ده دوازده سالمان شد ما در سبب کودک هستیم همانیده می 

های بیهودهٔ  سازی سازی، بروید سببمختار هستیم، همیشه این اختیار را داریم. الآن شما اختیار دارید در سبب 

گفت که »چون همه یارانِ  سازی بود میسازی عمده بکنید بگویید نه من، آن سبب ذهنی بکنید یا یک سبب من 

گوید »چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم«، با چون  سازی خوب است می ما رفتند و تنها ماندیم«، این سبب 

خواندیم«. اگر یاران تقلبی را رها کنیم و فضا را باز کنیم و تنها  دم میبهیارِ تنهاماندگان را دمشروع شده، »

خوانیم  مان می دم یار اصلی را به زندگی بهشناسیم و دم بتوانیم بمانیم، آن موقع خواهیم دید که یار اصلی را می 

 که آن یار اصلی زندگی یا خداوند است.

سازی دائماً مختار هستید. مختار یعنی اختیار دارید، توانایی انتخاب دارید. و سستی نکنید پس شما در سبب 

لحظه شما باید تسلیم بشوید یا فضاگشایی کنید تا این نسیان زاده نشود و به  بهدر فضاگشایی یا تسلیم. لحظه

 شما مسلط نشود. مهم است این دو بیت. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 53صفحه:                                                     برو به فهرست  

 اندرونِ هر حدیثِ او شَر است
 صد هزاران سِحر در وی مُضْمَر است

 ( ۲۷۱۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 حدیث: سخن 
 مُضمَْر: پنهان 

           
، هرچه بگوید، هر موضوعی را بحث کند، به بدی  ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل  طوری که مرکز پر از همانیده است  این

ها همان سِحر است،  ها در او هست. دیدن برحسب همانیدگی حسب همانیدگی شود و هزاران جور دیدن برختم می 

اش فضاگشایی  افتد. چارهها در ما اتفاق می هم این کژبینی سربینیم و پشتکنیم راست می بینیم فکر می ما کژ می 

ذهنی اگر بماند هرچه بگوید شر به پا خواهد شد. و این کژبین است،  و درک این است که این من   )دایره عدم([  ۲]شکل  

ذهنی را درست کنم، باید فضا را باز کنم و زندگی را بیاورم  تواند باشد که کژبینی من بدبین است، من حواسم نمی 

 به مرکزم. 

 کارْ عارف راست، کاو نه اَحْوَل است
 های اوّل استچشمِ او بر کِشت

 ( ۱۰۵۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 عارف راست: متعلق به عارف است، مخصوصِ عارف است.
 اَحْوَل: لوچ، دوبین 

           
نهایت و ابدیت  آمدیم خداوند بیور می شما باید ببینید که مثل عارف چشمتان به کشِت اولیه است. وقتی از آن 

های ما است  های ثانویه که همین همانیدگی ذهنی درست کردیم و کشِتخود را در ما کشِته، ما هم آمدیم من 

 ها. های ثانویه یعنی همانیدگی ایم. شما عارف بشوید حواستان به کشتِ اول باشد، نه به کشت کشِته 

  ۲]شکل  عنوان عارف  های ثانویه هستند. شما به کشت  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  ها  چین ها و نقطه پس این همانیدگی 

بینید حواسش به کشت اول است، حافظ حواسش به کشت اول است. یک کسی  یا هر عارفی، مولانا می   )دایره عدم([

کنید، درست، حواسش به این کنید، کار غلط می کار می شده کاری به شما ندارد که ظاهراً چه  که به زندگی زنده 

می  زندگی که  به آن  ارتعاش کند،  خواهد بی است که شما  بیاید،  قلقلکش  الَست شما،  در شما،  بشود  نهایت 

آید بگوید دیروز چرا بلند حرف زدی، من که گفتم این را عمل نکردید. از  حواسش به آن است. هیچ وقت نمی 

رنجد از شما. ممکن است تند بشود ولی از شما  زند، حواسش به آن زندگی است عارف، نمی ها نمی این حرف 

 رنجد.نمی 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 54صفحه:                                                     برو به فهرست  

یعنی در ذهن نیست، حواسش به احَْوَل است«، دوبین نیست،  نه  شدهٔ فضای گشوده   »کارْ عارف راست، کاو 

خواهد خواهد در شما فضا گشوده بشود. چشم او بر کشت اول است. بر کشت اول است یعنی می خودش و می 

را باز کنید. برای همین می  ایمان می فضا  را به صبر و به خداوند توصیه  آورد، انسان گوید که هر کسی که  ها 

کند که فضا در او باز بشود. و هر کسی هم صبر نه  کند یعنی چه؟ یعنی کاری می کند. به خداوند توصیه میمی 

تحمل من  نه  مال فضای گشودهعجله، صبر  فقط  انسانذهنی، صبر  توصیه  شده است. هر کسی  به صبر  را  ها 

 د، این آدم عارف است، حواسش به کشت اول است. کنکند، خودش را هم به صبر توصیه می می 

دم، عارف هستید و حواستان به کشت اول  بهپس شما اگر فضا را در درون باز کنید، هی فضا را باز کنید دم 

، باید  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  شود این حالت  های ثانویه است که می است. اگر فضا را ببندید حواستان به کشت 

 ها را خواندم و شما باید حفظ باشید: . این بیت )دایره عدم([ ۲]شکل حواستان به کشت اول باشد 

 رود یک سگ است، و در هزاران می
 شودهرکه در وِی رفت، او او می
 ( ۶۳۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 دان کاو در اوستهر که سَردت کرد، می
 دیو، پنهان گشته اندر زیرِ پوست

 ( ۶۳۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 چون نیابد صورت، آید در خیال 
 تا کَشاندَ آن خیالت در وَبال

 ( ۶۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 سختی، عذاب، بدبختی  وبَال:
           

اش یک سگ است، یک هشیاری هست، هشیاریِ جسمی که پر از درد است، هشیاریِ شیطانی. ابلیس نماینده 

رود و هر کسی که در  ها آدم می ذهنی است در ما، یک هشیاریِ خطرناک است در هزاران آدم، در میلیون من 

 شود. گیرد از جنس ابلیس می معرض این سگ قرار می 

کشاند  کند در مورد فضاگشایی و تبدیل شدن و آوردن خداوند به مرکز و می گوید هر کسی که تو را سرد می می 

گوید اگر  ذهنی زیر پوستش قایم شده. می صورت من دان که آن ابلیس در او است، و دیو بهشما را به ذهن، می 

 آید در خیالتان. صورت فکر می صورت پیدا نکند پیش شما بفرستد شما را گول بزند، شما را سرد کند، به 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 55صفحه:                                                     برو به فهرست  

بینید که اِ فکر مثلاً سی سال پیش که فلانی به من فحش داده یادم افتاد. آخر این الآن چرا یادم  دفعه می یک

سالگی این اتفاق افتاده، مثلاً تجاوز شده. خب  دانم پانزدهسالگی، نمی گویند به ما در ده ای می افتاد؟ یک عده 

کند، دیو  کند؟ دیو دارد این کار را می آید شما را اذیت می شده که شده، شده، آن موقع شده، الآن چرا فکرش می 

ناپذیر هستید، از جنس خدا  آورد. شما از جنس زندگی هستید، از جنس الَسَت هستید که آسیب این خیال را می 

 هستید. 

آید  دانم چه شده، تمام شده رفته. شما آسیب ندیدید، این فکر می مهم نیست که گذشته ما را کتک زدند، نمی 

کند، »چون نیابد صورت، آید در« خیالِ شما، تا آن خیال شما را در بدبختی، وبَالْ یعنی بدبختی  شما را اذیت می 

بکشاند. نگذارید بیاید، نگذارید این فکر و خیالاتِ ابلیسی بیاید به سرتان، به مرکزتان. هر کسی هم آمد گفت  

درمان  بدانید  افتاده،  اتفاق  این  وای  شما  میبه  را  شما  کسی  هر  است.  ژاژ  که  کنندهٔ  بدانید  به گذشته  برد 

 کند. جا زندگی کنیم و فلان. نه، دارد زندگیِ شما را تلف می کنندهٔ ژاژ است. باید برویم آن درمان 

ذهنی انتخاب کردید این درست  گوید که چه برای آینده چه برای گذشته، شما اگر با منتوجه کنید مولانا دارد می 

آمد، نه در آینده درست خواهد آمد، نه در گذشته. شعرهایش را خواندیم. باید فضا گشوده بشود انتخاب  درنمی 

ذهنی  گوید، فکرِ من شده بشود. اولی ژاژ است، اولی دُرد است، اولی سودا است مولانا می با این فضای گشوده 

 اندازد.ذهنی است، این شما را به دردسر می وسیلهٔ من شده بهاست، ساخته 

آید، شما را در بدبختی خواهد کشاند. هر فکری که  ذهنیِ شما می آید، یا از من ذهنیِ شما می هر فکری که از من 

دهد. پس شما فضا را باز  شود، شما را نجات میوسیلهٔ خداوند الآن تولید می شده از صُنع بهاز فضای گشوده

که ناشی از گذشتن ما از این  ها([)دایره همانیدگی  ۱]شکل فضا را باز کنید. این هشیاریِ جسمی    )دایره عدم([ ۲]شکل کنید،  

می همانیدگی  انسان  هزاران  در  است  یک سگ  است،  هشیاری  یک جور  درواقع  است،  انسان  ها  هزاران  رود، 

 توانند خودشان خودشان را بدبخت کنند، دیگران را هم بدبخت کنند. می 

کند و آن فکر  گوید اگر کسی را، انسانی را پیدا نکند، یک جوری به فکر شما نفوذ می و حواستان جمع باشد، می 

اطرافش، بگویید این فکر لَق است، این    )دایره عدم([  ۲]شکل  کند شما را. وقتی فکر لَق آمد فضا را باز کنید  وِل نمی 

مال گذشته است، این اتفاق گذشته است، این انتخابی بود که من با ذهنم کردم و عواقبش را هم دیدم، تمام  

 شد رفت. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 56صفحه:                                                     برو به فهرست  

جای این سؤالاتِ  یادمان باشد هر لحظه ما فرصت یادگیری داریم. شما گفتم دیگر، باید این سؤال را بکنید، به 

جوری تشکیل  دانم بعد از این ذهن چه شود؟ نمی دانم بعد از مرُدن چه می کنند، نمی نهایت سؤال مردم مطرح می بی

 گیرم؟« کار کنم؟ فقط یک سؤال، »من الآن چه یاد می شده؟ من چه 

خواهد من یک  خواهد چیزی را به من نشان بدهد، می کنم، خداوند میافتد، من فضا را باز می الآن یک اتفاقی می 

کنم یا نه؟ من الآن صُنع  کنم؟ من فضا باز میچیزی یاد بگیرم، آن چیست؟ من کدام همانیدگی را شناسایی می 

کنید، بدانید که در  سازم یا نه؟ اگر دیدید فکرهای قدیمی را دارید تکرار می دارم یا نه؟ من الآن فکر جدید می 

 گیرم؟ ذهن هستید. من چه یاد می 

 ای او ماندهنیست غم گر دیر بی
 ای گیرش خواندهدیرگیر و سخت

 ( ۲۵۳۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 معنیِ پنداشتن، خیال کردن و تصور کردن است. جا به خواندن: در این 
           

 دیر گیرد، سخت گیرد رحمتش 
 یک دَمت غایب ندارد حضرتش 

 ( ۲۵۳۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

اید، خیلی دیر شده، غمی  و بدون او مانده  ها([)دایره همانیدگی   ۱]شکل  ذهنی در شما ادامه داشته  درست است؟ اگر من 

دانم فضا باز  کنم، نمی کند؟ من هی سعیم را می نیست. درست است که شما گفتید آخر چرا به من کمک نمی 

گیرد گیرد، دیر می گوید رحمت او دیر می گیر است. می گویی دیرگیر و سختهمه مولانا خواندم، تو می کردم، این 

 کنیم. ها را از مرکزمان بیرون نمی چرا؟ ما همهٔ همانیدگی 

کنیم، فضاگشایی  مانیم، ما فتح باب نمی کنیم چون همهٔ یاران ما رفتند و تنها ماندیم. ما تنها نمی ما شناسایی نمی 

طوری نیست که آید و سخت است، اینکنیم. »دیر گیرد، سخت گیرد رحمتش« یعنی آن لطف ایزدی دیر می نمی 

ها ها و انداختن آن که شما مشغول شناسایی همانیدگی آسان باشد بگویید با دو سه روز کار بیاید. چرا؟ برای این

 گیرم، حواستان به دیگران است. لحظه حواستان به خودتان نیست که بگویید من چه یاد می بهنیستید، لحظه

می  تلف  ما  انرژیِ  چقدر  انتقاد  ببینید  دیگران،  ایرادگیری  دیگران،  عوض کردن  دیگران،  روی  تمرکز  سر  شود 

گیریم که اوه! دنیا را خراب کردیم ما با این  شود در دنیا که ما از همدیگر ایراد می دیگران، چقدر انرژی تلف می

 کار. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 57صفحه:                                                     برو به فهرست  

کنی آخر؟ چرا خودت را درست  جای انتقاد چرا روی خودت کار نمی کس نیست به ما بیاید بگوید آقا خانم به هیچ

فرستی بیرون این دُرد است، این مواد ذهنی است. انتقاد بدترین نوعش است، تو چرا ایراد  کنی؟ این که تو می نمی 

گویم. درنتیجه دراثر اتلاف وقت و آیی حرف با صُنع بزنی؟ نه؟ من حرف مولانا را دارم می گیری؟! چرا نمی می 

کنیم که  کنیم یا درست کار نمی قدر کار نمی انرژی »دیر گیرد، سخت گیرد رحمتش« او رحمت دارد، ولی ما این 

 رحمتش ما را بگیرد. 

بینید، این برنامه جامع است  جا جایش باشد خدمت شما عرض کنم که شما اگر این برنامه را می و شاید این 

خوانیم. شما دیگر برنامهٔ دیگری نبینید. شما مولانا  جا می اندازهٔ کافی بیت مولانا را این خاطر ابیات مولانا، ما به به

خوانید دیگر دنبال بزرگانِ دیگر نروید، اگر احتیاج به تغییر و تبدیل دارید، یا حالتان بد است، همین دانش  را می 

خواهم حافظ بخوانم، فردوسی بخوانم، عطار بخوانم، این را بخوانم،  کافی است. شما تمرکزتان را رقیق نکنید، می 

یک چیزی    شوند بالاخرهها همه جمع می آن را بخوانم. بعد این کلاس بروم آن کلاس، آن کلاس بروم. خب از این

 ماند. نه، این غلط است.تَهش می 

هایش  را چندین بار ببینید، بیت   ۱۰۴۴و    ۱۰۴۵شما بیایید برنامهٔ گنج حضور را چندین بار ببینید، همین برنامهٔ  

ها را تکرار کنید، تکرار کنید تا معنا روشن بشود. بنابراین قانون جبران را انجام بدهید، قانون  را بنویسید، بیت 

اندازهٔ کافی ابیات را تکرار کنید تا این گرداب کنُد بشود. شما گرداب را محکم نچرخانید،  جبران معنوی. به 

های بندهٔ حقیر هم کمی توجه کنید،  بروید این کلاس، بروید آن کلاس بروید آن کلاس، فایده ندارد این. به حرف 

 کنم یک راه خاصی را انتخاب کنید، ولی تمرکزتان را رقیق نکنید. من اصرار نمی 

که بروید  جای اینکنید و به اندازهٔ کافی بیت تکرار می گیرید، بهشما فقط اگر مولانا بخوانید زبانش را خوب یاد می 

گوییم توی این غزل  ها را تنها بشوید، مهم است تنها بشوید. مرتب ما این را می های مختلف، بیایید اینکلاس 

هم هست، »چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم« شما باید تنها باشید، تنها و تنها بنشینید با خودتان فکر  

خواهم تنها روی خودم کار کنم. نه حتماً باید کلاس  ام هستم؟ من میکنید، خب من در چه موقعیتی از زندگی 

را  ها چیست، چه  باشد، کلاس هم بروم، یک کلاس، بعد تنها این ابیات را تکرار کنم، تکرار کنم ببینم معنیِ این 

های  خواهم عیب کنم؟ من می دهند؟ تمرکزم فقط روی خودم است، چه عیبی در خودم پیدا می در من نشان می 

خواهد کند و زندگی هم در این لحظه یک چیزی را می خودم را خودم پیدا کنم رفع کنم. کسی عیب من را رفع نمی 

 به من یاد بدهد، من باید یاد بگیرم.



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 58صفحه:                                                     برو به فهرست  

را انجام پس بنابراین قانون جبران معنوی را، قانون تنها ماندن را، بیت را تکرار کردن به مقیاس وسیع  ها 

بدهید، انجام بدهید. تمرکزتان را رقیق نکنید روی خودتان، فقط مولانا بخوانید، با برنامه پیش بروید. اگر اوایل  

تان به برنامه  ذهنی کند. شما ممکن است با من کار است نروید خودتان مثنوی را از اول بخوانید، این کار نمی 

ذهنی است که خودش را پندار کمال کند. این عادت من گوش بدهید، بعد موفق نشوید، بگویید مولانا کار نمی 

 گوید من بلدم.داند می دارد و می 

های مهم را بنویسید، تنها باشید یار  نه، شما بیایید برنامه را چندین بار گوش کنید، قلم و کاغذ بردارید بیت 

ها را بخوانید،  جوری خودم باید خودم را درست کنم؟ بیت تنهاماندگان را پیدا کنید، تنها باشید بگویید من چه 

های  ها مولانا عیب وسیلهٔ این بیتها را بخوانید، خواهید دید که به ها را بخوانید تنها باشید، تنها بیت هِی بیت 

 دهد. پیدا کردید درست کنید، درست کنید، درست کنید. شما را نشان می 

تدریج به کسی هم نگویید که من عیب پیدا کردم، درست کردم، این خودنمایی است، این دیده شدن است. به

این من  ما،  داریم  دیده شدن  اقسام  و  انواع  که  کنید  تمرکز  اگر  داد،  یاد خواهد  به شما  موزیانه  مولانا  ذهنی 

یاد  دهند، من نمی ها به شما یاد می خواهد دیده بشود، شما دیده نشوید. بیت های مختلف می صورت به توانم 

 ها را تنها تکرار کنید. رسیدیم به غزل دوباره:دهند، بیت ها به شما یاد می بدهم، بیت 

 چون همه یارانِ ما رفتند و تنها ماندیم 
 خواندیم دم میبهیارِ تنهاماندگان را دم

  

 جمله یاران چون خیال از پیشِ ما برخاستند
 ما خیالِ یارِ خود را پیشِ خود بنشاندیم

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

صورت همانیدگی در مرکز ما آمده بودند و ما  صورت غرض، بهاش را فهمیدیم. این یارانِ تقلبی ما به دیگر معنی 

مان در یک  ها را، همهٔ یاران ما باید بروند. ما هم گفتیم همه سازی را یاد گرفتیم که همهٔ این همانیدگی این سبب 

گوید یعنی  جور هستیم، باید به هم کمک کنیم. این »ما« که می مان هشیاری جسمی داریم، یک کشتی هستیم، همه 

 ها. ما باید به هم کمک کنیم، ما انسان



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 59صفحه:                                                     برو به فهرست  

منتها به به و  باید  یعنی همه  ماندیم،  تنها  تنها  تنهایی  بتواند  بماند،  تنها  از طرف خودش  نمایندگی  به  تنهایی، 

بیند بماند، بتواند تنها این ابیات را بخواند، تنها روی خودش تمرکز کند بدون کمک دیگران، بعد آن موقع می 

 خواند با فضاگشایی. سوی خودش می دمَ دارد بهبهماندگان« که خداوند است، را دمَ »یار تنها 

دانید، حتماً چیزهای ذهنی را یار خودتان  طور تئوری و ذهنی، زندگی را یار خودتان نمی و این اگر شما عملاً، نه به 

ها عینی نبودند، به ما هیچ کمکی  ها خیال بودند، این اید. »جمله یاران چون خیال از پیشِ ما برخاستند« اینکرده 

شان  ها دیدیم دچار سحِرشان شدیم، کژبینی حسب این نکردند، دلمان باز نشد، دلمان گرفت و ما را گول زدند. بر

وفا بودند، وفا نکردند. ولی یک چیزی یاد گرفتیم، یک نفر فقط وفا دارد، آن هم زندگی است یا  ها بیشدیم. این

 خداوند است. 

ها دائماً پیشوای من بودند،  »جمله یاران چون خیال از پیشِ ما برخاستند«، درضمن این هم توجه کردم که این 

سو بود، مِلک    رفتم، دنبالِ مثلاً پول یک ها می رفتم، در سو ها می دیدم، دنبال این ها میحسب این که بر برای این

جهاتت«،  کردم. از هر جهتی مرا بلا داد، »تا باز کشََد به بی جا زندگی می سو بود، در آن   سو بود، بدنم یک   یک

پس بنابراین همه خیال بودند رفتند، آن موقع ما خیال یار خود را جلوی خودمان گذاشتیم، هم در مرکزمان  

 گوید: ها نرفتیم. بیت بعدی مینشاندیم، هم دنبال آن راه افتادیم، دیگر دنبال این همانیدگی 

 زدیمساعتی از جویِ مهرش آب بر دل می
 افشاندیم ساعتی زیر درختش میوه می
 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

جوی مِهرش بر دل ما ریخت. یک    )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکلای. یک لحظه چون فضا باز شده  ساعت یعنی لحظه 

فهمیم که زندگی فقط جوی مِهر دارد. خداوند خشم ندارد،  لحظه از جوی مهِر زندگی آب به دل ما ریخت، پس می 

طور است،  طور است، آن که به ما گفتند خداوند اینجو نیست، فقط جوی مِهر و زیبایی و لطف دارد. اینانتقام 

 نه.

گذاریم جوی مِهرش بر دل ما بریزد. اگر فضا را باز کنید  نمی   ذهنی([)افسانه من   ۹]شکل ما با انباشته کردن مرکز خود  

جوی مِهرش بر دل شما بریزد، جوی مهرش، جوی خردش، جوی حس امنیتش، جوی    )حقیقت وجودی انسان([ ۱۰]شکل 

است، است، صبر و پرهیز همراه    ها با شُکر و پرهیز همراهعقلش، جوی هدایتش، جوی قدرتش بریزد، که این 

اید این آفلین دوست شما نیستند، و بنابراین جوی مهر او، هشیاری  دهد که شما فهمیده حال نشان می درعین 

 چینید. ها را می ریزد، لحظهٔ بعد زیر درخت او میوه ایزدی به مرکز شما می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 60صفحه:                                                     برو به فهرست  

شود،  که مرکز شما در بیرون منعکس می ریزد، »جفََّ القَلَم« این کنید، جوی مِهرش بر دل شما می فضا را باز می 

تان با همسرتان درست  درد است، رابطههای خوشمزه در بیرون هست، نتایج کارتان بیبینید میوه دفعه می یک

با بچهمی  با مردم درست می تان درست می شود،  : شود،  بیزینستان )کسب و کار  پیدا  businessشود،  رونق   )

ها هستند دیگر. اگر جوی مِهر او بر مرکز شما  ها این شود. میوه شود، بدنتان سالم می کند، دلتان پاک می می 

 دهد. شوید، میوه های بد می شما باعث می   ذهنی([)افسانه من   ۹]شکل چینید. نریزد  های خوب می بریزد، لحظهٔ بعد میوه 

که دوستان تقلبی را در مرکزتان گذاشتید. حالا این شود جوی مهرش نریزد؟ شما، برای اینچه کسی باعث می 

دمَ«، هر لحظه به خودم آسیب  بهریزد؟ »که لَفی خسُرْم ز قهرت دمَ های تقلبی خوب هستند که قهرش می دوست

 ام در شَر قَدمَ«، این خوب است؟ اصرار کنید در شَر؟ نه. تر افشردهزنم، »سختمی 

های خوب بچینید. تقصیر همسر  توانید در بیرون میوه شود، تا جوی مهرش نیاید شما نمی پس فضا گشوده می 

 ما، تقصیر بچهٔ ما، تقصیر دوست ما، تقصیر فامیل ما نیست، مرکز ما خراب است. 

از جوی مِهر خداوند، از جوی عشق خداوند، لطف    )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکل یک لحظه شما فضا را باز کنید  

های خوشمزه شبیه روابطِ  بینید که در بیرون میوهخداوند، حمایت خداوند بر دل شما آب بریزد و همان لحظه می 

 دست آمد. درست است؟ مهم است.خوب، شبیه رونقِ بیزینس شما، سلامتی جسم شما به 

به گذشته، چرا این انتخاب  دانید هیجاناتی شبیه خشم، ترس، رنجش، کینه، در گذشته بودن، خبط نسبت شما می 

، شما از جوی مِهرش  ذهنی([)افسانه من  ۹]شکل کند  ها مرکز شما را انباشته می را کردم؟ چرا این اشتباه را کردم؟ این 

 توانید بکنید. »کارِ او کُنْ فَیَکوُن است نه موقوفِ علل«، درست است؟ استفاده نمی 

سازی ذهنی  دائماً دَمِش زندگی، دمیدن زندگی به مرکز شما لازم است. بنابراین »موقوف علل« نیست، سبب 

شود،  شود« درست می شود.« پس این روابط با »بشو و می شود. بشو و می گوید »بشو و می نیست، کار او، او می 

 عدم باشد. )حقیقت وجودی انسان([ ۱۰]شکل که مرکز شما  درصورتی 

توانید  ریزد، درنتیجه بیرون هم شما میوهٔ خوب نمی تا مرکز شما خداوند نباشد، عدم نباشد، جوی مِهرش نمی 

که رابطهٔ  که بدن ما سالم نیست، اینها همه تلخ هستند و بد هستند و خرابند در بیرون، این که میوه بچینید. این 

ریزد، ولی قهرش  خاطر این است که مرکزم عدم نیست، از جوی مهرش چیزی نمی ام خوب نیست، بهمن با بچه

 شود.نصیب من می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 61صفحه:                                                     برو به فهرست  

رود به  که می  ذهنی([)افسانه من  ۹]شکل های ژاژ درست کرده، این مواد ذهنی است  تمام محصولات بیرونی ما را درمان 

کنندهٔ ژاژ هم باز هم  آورد، ولی تفسیر درمان وجود می بیرون. مواد ذهنی، ژاژ، خادع درد است. این مرکز درد به

 تلخی است. واکنش است، باز هم ترس است، باز هم خشم است، باز هم اوقات 

خودش را درست کند، مرکزش را درست کند تا    )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکل گیریم هر کسی باید  پس ما نتیجه می 

 جوی مِهر او بریزد، شما کاری با دیگران ندارید، شما مسئول خودتان هستید. 

عرض کردم دو بیت اول را بخوانید، تنها باید بمانم، مرکزم را درست کنم جوی مهِرش به مرکزم بریزد، من کاری 

های این جوی مِهر همین زنده شدن به منظور  به دیگران ندارم. اولاا جوی مِهرش به مرکزم بریزد، یکی از میوه 

 کنم. اگر جوی مِهرش نریزد، امکان ندارد. نهایت و ابدیت خداوند است، من این را اجرا می آمدنم، که بی

خواهند به خدا  است می   ذهنی([)افسانه من   ۹]شکل که آفلین در مرکزشان  مردم با فضای بسته، مرکز منقبض، درحالی 

می  هزار جور هم کوشش  به هیچ برسند،  ولی  نمی کنند  باز نمی جا  را  را عدم  رسند. چرا؟ فضا  مرکزشان  کنند، 

 کنند. با این آموزش باید بتوانند بکنند. نمی 

 گر زنی در شاخ دستی، کِی هِلَد؟ 
 هر کجا پیوند سازی، بِسْکُلَد 

 ( ۹۱۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 دست در چیزی زدن: آن را گرفتن، )مجَاز( به آن متوسل شدن 
 هِلَد: رها کند. 

 بِسْکُلَد: بشکافد، پاره کند.
           

نهایت و ابدیت  خواهد به بیخواهد مرکز شما عدم بشود و خداوند بیاید مرکز شما، که می پس بنابراین وقتی او می 

بیرون مقامتان را، دانشتان را، هیکلتان را، در یک   خودش در شما زنده بشود، اگر شما دست بگیرید مثلاً 

 گذارد.گذارد؟ نه نمی شاخی، او می 

ها« که المَنون پس بیشتر »رَیبُْ   بُرد.عنوان امتداد خدا، این را می عنوان عدم، به به هر چیزی که پیوند بسازی به 

کنیم وابسته بشویم، بچسبیم به یک چیزی و ول  خاطر این است که ما اصرار می دهیم، بهها را از دست می چیز 

 نکنیم. 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 62صفحه:                                                     برو به فهرست  

اش چیست؟ که همانیده نشو،  بابا شما با یک انسان همانیده شدی، او رفته و شما به درد افتادی، این درد معنی 

کنم. حتماً باید با درد پاره کند؟ حتماً باید سه چهار سال درد بکشیم تا یک  به شاخ دست نزن، من پاره می 

 چیزی یاد بگیریم؟ 

همه از طریق مولانا زندگی به ما پیغام داده،  اید؟ اینقبلاً هم گفت دیگر، گفت من به شما نصیحت کردم، نشنیده

شنویم؟ شما بدانید که اگر محکم به یک انسانی بچسبید، به یک چیزی بچسبید و آن در مرکزتان باشد،  چرا نمی 

تان چنان خراب خواهد شد  المَنون« آن از شما جدا خواهد شد. مطمئنِ مطمئن باشید، یا رابطهعنوان »رَیبُ به

طوری نبوده؟ پس  تان نگاه کنید. این تان نگاه کنید، زندگی گذشته که دائماً از آن درد برخیزد. شما به تجربهٔ قبلی 

ها کند. بسِکُلَد: این بیت درست است. دست در چیزی زدن: آن را گرفتن، مجازاً به آن متوسل شدن. هِلَد: ر 

 شکافد.ب

 چو آبت بر جگر باشد، درختِ سبز را مانی 
 که میوهٔ نو دهد دایم، درونِ دل سفر دارد

 ( ۵۶۳)مولوی، دیوان شمس، غزل  

دهی،  های نویی می کنی و آب در مرکزت هست، مانند یک درخت سبز هستی که هر لحظه میوه وقتی فضا باز می 

که درون زندگی، درون دل، درون خداوند  دهد، برای این هر لحظه فکر جدید، تولید جدید. هر لحظه میوهٔ نو می 

 ها است. سفر دارد. خداوند هم کارش هر لحظه در کار جدید است. یادمان باشد این یکی از مهمترین چیز 

گوید خداوند هر لحظه در  گویید من مسلمان هستم. این آیهٔ قرآن است، میچطور ممکن است که شما مثلاً می 

کار جدیدی است. چطور شما به باورهای کهنه و پوسیده چسبیدید؟ بله؟ »که آبت بر جگر باشد«، اگر فضا را  

دهی، نه میوهٔ باز کرده باشی، در جگرت آن جوی مهر زندگی جاری باشد، مانند درخت سبز هستی که میوهٔ نو می 

که در درونِ دل اصلی سفر دارد، یعنی به  کند، برای این های قدیمی که کار نمی حلکهنه، نه افکار پوسیده، نه راه

 خداوند سفر دارد. 

                یان بخش دومپا               

  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 63صفحه:                                                     برو به فهرست  

 کرد بر ما شِکّر و گوهر نثار ساعتی می
 راندیمساعتی از شِکّرِ او ما مگس می

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

و آب مِهر او گفت از جوی مِهرش آب بر مرکز ما    )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکل بنابراین وقتی ما فضا را باز کردیم   

لحظه »بر ما شِکّر  گوید یک دهد. پس میچینیم، بیرون ما میوه می ریخت، ما در بیرون از درخت زندگی میوه می 

 است، شکر آثار بیرونی آن است، انعکاس بیرونی آن است. یک کرد، گوهر همین فضای گشوده  و گوهر نثار« می 

راندیم،  گوید ما از شِکّر او مگس را می کرد. لحظهٔ بعد میلحظه وقتی فضا گشوده شد، بر ما شکر و گوهر نثار می 

 های ذهنی.  ذهنی ما است و منمگس من 

اش در بیرون شِکر و شیرینی و  که فضای بازشده گوهر است، انعکاس توجه کنید اگر شما فضا را باز کنید، این 

بخواهد از آن سوءاستفاده    ذهنی([)افسانه من  ۹]شکل ذهنی شما  وجود بیاید و این من های خوب است، اگر واقعاً به میوه 

ها هنوز در ما ممکن است وجود داشته باشد. مولانا یک خطر بزرگی را  ها، همانیدگی چین کند، چون این نقطه 

ذهنی  ها هست، شما بیایید مگس من ها یا بعضی از آن چین کند که اگر این نقطه جا به ما دارد گوشزد می در این

 خود و دیگران را از این دستاوردهای معنوی برانید.  

خواهید مثلاً یکی  مثلاً وقتی فضا گشوده شد، شما یک خرده پیشرفت کردید و مردم به شما روآوردند، آیا شما می 

گوید من محرومم بیایم  ذهنی می توانید از آن سوءاستفاده کنید؟ حالا من ها، پولتان را زیاد کنید؟ می از همانیدگی 

ای بکنم، حالا که مردم مرا قبول دارند قدرتم را زیاد کنم، پولم را زیاد کنم،  حالا از این جریان یک سوءاستفاده 

آورد را و  ذهنی غصب کند این دست دهید من آورد شما اجازه می دانم اینم را زیاد کنم. یعنی آیا از این دست نمی 

 د.  شویخواهید این کار را بکنید؟ فلج می ها؟ می به نفع خودش سوءاستفاده کند برای زیاد کردن همانیدگی

که جوی مهِرش جاری است، شما باید قدر »جوی مِهر«  دهد برای این لحظه او به شما گوهر و شِکر می   اگر یک 

ذهنی بیاید بگوید شما آدم محرومی هستی، حالا که امکان  را بدانید، وگرنه اگر من   )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکل 

 پیش آمده بیا این چیز را که از آن محروم هستی، الآن وقتش است، نه. 

کرد بر ما شِکّرِ و گوهر نثار«  توانی جلو بروی. »ساعتی می اتفاقاً اطراف آن فضا باز کن، پرهیز کن وگرنه نمی 

کنند، نه بگذار مردم زیر پا له کنند، هر تأییدی و  ساعت یعنی این لحظه، از شکّر او در بیرون مردم هم حمله می 

 دهند چیست؟ خطرناک است. روی، هر نقشی که مردم به شما می توجهی، هر دنباله 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 64صفحه:                                                     برو به فهرست  

ها یعنی زهرمار. ساعتی از شِکر او، هم  ها یعنی چه؟ این شما استادید، شما رهبرید، ما مرُیدیم، شما مرادید. این 

راندیم. اگر شِکر بیرون ریخت، اگر دیدید شِکر شما را  ذهنی دیگران را می های من مگس خودمان را، هم مگس 

 بینند، اصلاً پنهان کنید.  مردم نمی 

قدر خواهد دیده بشود. یک خرده حال شما خوب باشد ممکن است جار بزند آی مردم حال من این ذهنی می من 

های مهمِ دیده شدن  خندم، دائماً شادم. چه لزومی به این کار است؟ این همین تکنیک خوب شده، دائماً می 

به  من وسیلهٔ دست است. شما  یعنی  بشوید  دیده  بشوید.  دیده  نباید  معنوی  من آورد  آن  ذهنی، مگس  از  ذهنی 

 کنید؟ مهم است.  خورند. توجه می سوءاستفاده کرده، دیگر تمام شد، همه را می 

 کرد بر ما شِکّر و گوهر نثار ساعتی می
 راندیمساعتی از شِکّرِ او ما مگس می

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 آن شعر هم همیشه بخوانید. 

 یربپذ نَفَخْتُ ز رُو  دهدَت جان او دَمِ
 است نه موقوفِ علل  کارِ او کُنْ فَیکون

 ( ۱۳۴۴)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 نَفخَْتُ: دمیدم. 
           

ذهنی را بیاورید  ذهنی. علل من ها، علل من ذهنی را نیاورید به این شکّر و گوهر و لطف خداوند و این شما علل من 

قدر پول دارد ما نداریم، این آخر که درست  گوید خب ما قرار بود از فلان کس جلو بزنیم، حالا ایشان اینمی 

 نیست. 

آورد معنوی شما که قابل مقایسه نیست. اگر ضعیف هستی  شده، دست نگذار ببرد به مقایسه، این فضای گشوده

ها است. خب شما اگر یک مقدار شیرینی داشته باشید  وسیلهٔ مگس ترینش دیده شدن بهپنهان کن. و خطرناک 

تواند پیدا کند که. درست است؟ ولی ببر بگذار توی حیاط، هزار  بگذارید یخچال یک جایی قایم کنید، مگس نمی 

می  چیزش  خطر  مگسجور  می کند.  پشهها  می آیند،  می آیند، کلاغ ها  می ها  همه   چیز،  همه  خرابش  آیند،  آیند 

 کنند. فکر کنم معنا مشخص شد. می 

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 65صفحه:                                                     برو به فهرست  

 بر هر چه امیدستت، کِی گیرد او دستت؟
 بر شکلِ عصا آید وآن مارِ دوسر باشد 

 ( ۶۳۰)مولوی، دیوان شمس، غزل  

کنید؟  ذهنی به چیزی امیدوار هستید، توجه می شما توجه کنید بیت خیلی مهم است، در این لحظه، اگر با من 

ها، به چندتا از  ها مرکز ما هست. اگر توی ذهن به یکی از این چین جا این نقطه این  ذهنی([)افسانه من  ۹]شکل نگاه کنید  

خواهید فکر کنید عمل کنید، این دست شما را نخواهد گرفت. این به شکل  ذهنی می ها امیدوارید، یعنی با من این

آید، عصا همین ذهن است، ولی »مارِ دو سَر« است. مارِ دو سَر است یعنی چه؟ یعنی اگر خیلی خوب  عصا می 

 زند. زند، خیلی بد هم بشود نیش می بشود نیش می 

بینید یک آدم عصیانگری  دفعه می چیزتان زیاد بشود، یک روید پولتان زیاد بشود همه ذهنی پیش می شما با من 

شوید،  مانید، گرفتار می شوید، تنها می شوید، بیچاره می شدُید و خودخواه و خودتان سبب سقوط خودتان می 

 حسب آن همانیدگی.  خیلی خوب بشود بر

زند،  کنید شکایت، ناله، وای بیچاره شدم، بدبخت شدم، مسئله آمده. هر دو سرش می خیلی بد بشود شروع می 

بد و خوبش. هم خیلی خوب بشود، هم خیلی بد بشود. پس شما باید از این ذهن بیایید بیرون، با مواد ذهنی  

 اندیشی نکنید.فکر نکنید چاره 

 چون خیالِ او درآمد، بر درش دربان شدیم
 چون خیالِ او برون شد، ما در این درماندیم

 ( ۱۵۹۶)مولوی، دیوان شمس، غزل  

وقتی خیالش درآمد، یعنی مستقر شد »خیال او درآمد« مستقر شد در مرکز ما، ما هم که جلویمان، پیش خودمان  

چون »خیال    )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکل بنشاندیم گفتیم تو دیگر ما را رهبری کن، درست است؟ یعنی این حالت  

 بودیم.  ذهنی([)افسانه من  ۹]شکل ها او درآمد«، ما دنبال او راه افتادیم. قبلاً دنبال این همانیدگی 

ها هستیم که به مرکز ما  هستیم. اولاا دربان مگس  )حقیقت وجودی انسان([  ۱۰]شکل »بر درش دربان« هستیم، دربان  

. بر درش دربان شدیم یعنی این مطالب را،  ذهنی([)افسانه من   ۹]شکل دسترسی پیدا نکنند، ما را نکَشِند به این ذهن  

کند، لزومی دارد ما  ذهنی که مولانا را مسخره می گوییم. من گفتم، به کسی که آماده نیست نمی همین که الآن می 

 برویم شعر مولانا برایش بخوانیم؟ نه، لزومی ندارد.  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 66صفحه:                                                     برو به فهرست  

دست که این مطلب به لزومی دارد برای خودمان بخوانیم. پس بر درِ خداوند دربان هستیم، دربان هستیم برای این 

نااهلش نرسد. دربان هستیم که در باز بشود، یعنی باز باشد برای ما، توُ را ببینیم. درست است؟ وقتی خیال او  

شویم که اِ اِ اِ  شود، ما متوجه می ، مرکز ما دوباره همانیده می ذهنی([)افسانه من ۹]شکل شود، یعنی این حالت بیرون می 

 ماندیم.  ما در کار زندگی 

ها هم بودید. اگر مواظب چیدید و مواظب مگسآمد، هر لحظه میوهٔ خوب در بیرون می شما جوی مهرش می  

دهید، دیگر شاد های بد می شوید دیگر میوه رفت، میوه رود، بعد متوجه می ها نباشید خیالش بیرون می مگس 

 نیستید، دیگر صُنع ندارید، پس در این کار درماندید. 

گوید، چون خیال او برون شد ما در این »در« ماندیم،  که دارد میو در این کار درماندید، مولانا درست مثل این  

گردید دوباره به این »در« یعنی فضا را باز  کردید. بلافاصله برمی شوید که این در را نباید ترک می یعنی متوجه می 

 کنید.  می 

ها ما  ها رفتیم. مگس خود ترک کردیم، دنبال مگس فهمیم که این در را بیشویم، از درماندگی می پس درمانده می 

ذهنیِ ما دستاورد ما را زیر پا له کرد، خورد، غصب کرد این هشیاری ما را که داشت شکوفا  را تحریک کردند، من 

چیز خراب شد. سقوط کردم، درمانده شدم. پس درمانده  ها همه چین دست آوردن یکی از این نقطه شد، برای به می 

 شوید، دوباره باید برگردید.شوید، ضعیف دارید می بینید درمانده دارید می شدم، اگر می 

که درماندیم، رفتیم در این »در« ماندیم. فهمیدید که از  »چون خیال او برون شد، ما در این درماندیم«، هم این 

 اش باید فضاگشایی بکنید. درست است؟ این »در« نباید تکان بخورید، یعنی همه 

 زآن جِرایِ روح چون نُقصان شود 
 جانَش از نُقصانِ آن لرزان شود 

 ( ۱۸۶۲)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

 جِرا: حقوق، مستمری 
 نُقصان: کمی، کاستی، زیان 

           
 پس بداند که خطایی رفته است 

 زارِ رضا آشفته استکه سَمَن
 ( ۱۸۶۳)مولوی، مثنوی، دفتر چهارم، بیت 

 جا که سمَنَ رویدَ.و جای انبوه از درخت یاسمن، آن  زار: باغ یاسمن سمَنَ
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 67صفحه:                                                     برو به فهرست  

 آید. چینید، مِهر جوی او می های خوب در بیرون می وقتی فضا باز است، میوه  

 یربپذ نَفَخْتُ ز رُو  دهدَت جان او دَمِ
 است نه موقوفِ علل  کارِ او کُنْ فَیکون

 ( ۱۳۴۴)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 نَفخَْتُ: دمیدم. 
           
سازیِ ذهنی را رها کردید، درست  کند، شما سبب فَکان« کارش را می آید، »کنُ گشایی همیشه می دَم او با فضا  

دفعه بایستد، شادی از بین برود، صُنع از  آید. ولی وقتی نقصان بشود یکاست؟ چه هست؟ آن غذای روح می 

فهمید و جان شما باید لرزان بشود که اِ اِ اِ رفت. ما دربان بودیم، الآن افتادیم به درماندگی.  بین برود، شما می 

زار رضا آشفته  که یاسمن ذهنی شما به شما حمله کرده. برای ایناید، مگس من فهمید شما خطا کردهپس می 

 ها رفت. درست است؟ اید بیرون، از رضا در این لحظه، شُکر، تسلیم، رضا، این شده، شما دیگر از رضایت آمده

کنید، حواستان روی خودتان  رود فضا را باز می پس این دو بیت را، پس بنابراین اگر شما دارد کارتان پیش می  

ذهنی به اید یک مندفعه دیدید حالتان خراب شد، اوضاع خراب شد بدانید که اشتباه کردید. گذاشته است، یک 

زار  ذهنی خودتان به شما حمله کرده. خطا کردید، برگردید خطا را درست کنید تا یاسمن شما حمله کند یا من 

 رضا درست بشود. درست است؟ و این چند بیت را بخوانید: 

 چون جفا آری، فرستد گوشمال 
 تا ز نقصان وارَوی سویِ کمال 

 ( ۳۴۸)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 گوشمال: گوشمالی، تنبیه، تأدیب 
 وارَفتن: برگشتن، بازگشتن

             
 چون تو وِردی ترک کردی در رَوِش 
 بر تو قَبضی آید از رنج و تَبِش

 ( ۳۴۹)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 جا یعنی فضاگشایی وِرد: دعا، خواندنِ چیزی به دفعات، در این 
 وَرد: گُل 

 روَِش: سلوک 
 تَبشِ: گرمی، حرارت 

           
 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 68صفحه:                                                     برو به فهرست  

 آن ادب کردن بُوَد، یعنی: مَکُن 
 هیچ تحویلی از آن عهدِ کَهُن 

 ( ۳۵۰)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 تحویل: تغییر و تبدیل، دگرگونی 
 تحویلی مکن: تغییر نده، مجَازاً سرپیچی مکن.

          
اش این است که وقتی درماندید یعنی یک جسم آمده مرکزتان. شما تا حالا وفا  . معنی این چند بیت را بخوانید  

کنید،  کنید، یعنی وفا نمی کردید یعنی از جنس زندگی بودید با فضاگشایی، الآن یک چیزی را آوردید جفا میمی 

سوی نقصان  رود به کند تا از این نقصانِ ذهن، که آدم می فرستد، حالتان را خراب می درنتیجه او گوشمال می 

 ذهنی بزرگتر، برگردی فضا را باز کنی سوی کمال بروی. سوی من دائماً، به 

رفته از جنس خداوند شدن و اگر شما »وِردی« را، که وِرد همیشه فضاگشایی است، در زندگی  کمال یعنی رفته  

بینید  آید از »رنج و تبش«، می شوی، قبضی می دفعه منقبض می لحظه باید فضاگشایی کنی، اگر نکردی یک بهلحظه

کنم، این کار را نکن »هیچ  گوید من تو را دارم ادب میکه دلتان گرفت، درد آمد. این یعنی چه؟ یعنی خداوند می

هُن«، عهدِ کَهُن یعنی کهنه، این بود که تو گفتی از جنس من هستی، مرکزت باید من باشم،  َ َتحویلی از آن عهدِ ک 

 عدم باشد، ولی الآن تبدیل شدی مرکزت را جسم کردی. هیچ موقع این کار را نکن. 

اش این است که از آن عهد کهن که عهد الَسَت است، ما گفتیم ما از جنس تو  پس ادب کردن خداوند معنی 

همه گوش  هستیم، از آن هیچ عدولی مکن حتی یک لحظه. ولی توجه کن که همیشه مرکز ما جسم است. پس این 

دانید. گوشمال یعنی گوشمالی، تنبیه. دهد، خب این ابیات را می ما را کشیده، متوجه نشدیم. خودش توضیح می 

معنیِ فضاگشایی است. وَرد: گلُ، اگر وَرد بخوانیم. وِرد  جا بهوارفتن: برگشتن. ورِد: دعا، خواندن چیزی، در این

جا درد است درواقع، درد  یعنی دعا، روش، سلوک. خود زندگی یک سلوک است. تَبِش: گرمی، حرارت، در این 

 ت. تحویل: تغییر. تحویلی مکن: تغییری مده. است یا حرارت گرمای درد اس

 پیش از آن کاین قبض زنجیری شود
 ست، پاگیری شود گیریاین که دل

 ( ۳۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 قبض: گرفتگی، دلتنگی 
 کننده و آزاردهنده گیر: ناراحت دل 

 پاگیر: مایهٔ دردسِر، باعث گرفتاری شدن
           

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 69صفحه:                                                     برو به فهرست  

 رنج معقولت شود محسوس و فاش 
 تا نگیری این اشارت را به لاش 

 ( ۳۵۲)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 به لاش گرفتن: به هیچ شمردن، پشیزی ارزش قائل نشدن 
           

قدر ادامه ندهید که  که شما هم تکرار بکنید. شما این کنم برای این توجه کنید این ابیات را من مرتب تکرار می 

خداوند گوش ما را بکشد که مرکزت را جسم نکن، ما هی جسم کنیم، جسم کنیم، جسم کنیم، فضا را هم باز  

نکنیم تا این قبض که یک دلگیری بود، پاگیر بشود و زنجیری بشود به اعضای بدن ما، گرفتار بشویم در این،  

 نتوانیم تکان بخوریم. 

و این »رنج معقول« داشت، یعنی اگر مرکز ما بیاید یک چیزی و فضا باز کنید، اول، دوم، سوم، از ابتدا خیلی   

راحت است این، رنج معقول است، قابل تحمل است، ولی اگر »محسوس و فاش« بشود، یعنی ما خیلی مقاومت  

بینی  دفعه می انگاری کردیم، »رنج معقولت شود محسوس و فاش«، یک کردیم، خیلی منتظر شدیم، خیلی سهل

 آید بالا، معتاد به چیزها شدیم. شود دیگر، افتادیم به هشیاری بد، هشیاری ما نمی مریضی گرفتیم که درست نمی

روی کردیم در شر . چرا رنج معقول، رنج منطقی، رنج قابل تحمل، اگر محسوس و فاش بشود، یعنی ما زیاده 

اهمیت تلقی نکنی، »تا نگیری این اشارت را به لاش«، شما اگر شود؟ تا این اشارات زندگی را بی طوری می این

 فهمید که اشکال دارید، اشکال هم همیشه »جسم کردن مرکز« است.  حواستان به خودتان باشد، دلتان گرفت می 

به لاش گرفتن یعنی به هیچ شمردن. ما معمولاا هشدارهای زندگی یا خداوند را پشیزی ارزش قائل نیستیم. حتی  

که خاطر این کنیم، به گوییم »اَنْصتِوا« را رعایت نمی زنیم، می قدر حرف می ذهنی این که با منگوییم، علت این ما می 

همه ناله و شکایت یعنی چه؟ خداوند اداره کردن ما را بلد نیست ما باید اداره  گوییم این گوییم، ولی می فاش نمی 

کنیم. چرا این اتفاق نیفتاد؟ چرا فلانی فوت کرد؟ چرا این بلا سر من آمد؟ بابا این آمده یک چیزی یاد بگیری،  

این  د بگیرید  گیری، شما هیچ »چرا« نپرسید، فضا را باز کنید، باز کنید و یاکه یاد نمی »چرا« ندارد که. برای 

 خودتان را درست کنید.  

اشتباهاتی کرده  چه  همه ببینید  درست کنید  را  اشتباهات  آن  درست کنید،  را  اشتباهات  آن  درست  اید،  چیز 

ها بلند بشود، این  های ذهنی و هنرهای ذهنی را ارائه کند و با اینشود. و این چند بیت که هر کسی خاصیت می 

 اندازد.آدم درواقع زنجیر هنرهای خودش را گردنش می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 70صفحه:                                                     برو به فهرست  

 هر یکی خاصی تِ خود را نمود
 آن هنرها جمله بدبختی فزود 

 ( ۲۹۱۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 آن هنرها گردنِ ما را ببست 
 ساریم و پست زآن مَناصِب سرنگون

 ( ۲۹۱۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 مَناصِب: جمع منصب، درجه، مرتبه، مقام
           

 آن هنر فی جیدِنا حَبْلٌ مَسَد 
 ها مدد روزِ مُردن نیست زآن فن
 ( ۲۹۱۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

دهیم که از جنس درُد است، ما این کار  ذهنی، هنر خودمان را با ذهن نشان می صورت من پس هر کدام از ما به 

شویم برای دیده شدن، همه ما را  ها بلند می را بلدیم، آی مردم ما را ببینید. و این هنرهای ذهنی که برحسب آن 

می آن بدبخت  با  که  هنرها  این  می کند.  همانیده  این  ها  از  و  ما  گردن  در  است  زنجیری  مثل  ذهن،  با  شویم 

 شویم، مشخص است.سار می ها و منَاصِب سرنگونموقعیت 

وسیلهٔ ذهن درست شده و با آن همانیده هستیم مانند طنابی  »آن هنر فی جیدِنا حبَلٌْ مسَدَ«، این هنری که به 

ها مدد«، این نه مردن  دانیم، بارها گفتیم. »روزِ مُردن نیست زآن فن است در گردن ما، بله این آیهٔ قرآن است می 

ذهنی هستیم که بودیم، الآن  گوییم آقا ما همان من کند، نه موقع مردن. موقع مردن می ذهنی کمک می برحسب من

ها  میریم. خب برای چه آمده بودیم پس؟ خب آمده بودیم این چیزها را جمع کنیم با آن ذهنی می عنوان من به

ها  فایده بوده، در روز مردن از این فنفهمیم که این کار بی همانیده بشویم به مردم پُز بدهیم. خب آن روز می 

 توانیم مدد بگیریم. نمی 

 »فِي جِيدِهاَ حبَْلٌ مِنْ مسََدٍ.« 

 »و بر گردن ريسمانى از ليف خرما دارد.« 

 (  ۵(، آیهٔ  ۱۱۱)قرآن کریم، سورهٔ لهب ) 

شود. شود و کشیده می شود به گردنش بسته می »لیف خرما«، همین زنجیر همانیدگی است که هر کسی همانیده می  

ما با زنجیرهای مختلف به دنیا وصل هستیم، به گردنمان خودمان انداختیم، باید این زنجیرها را قیچی کنیم،  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 71صفحه:                                                     برو به فهرست  

انگاری  دهد، منتهی ما چون سهل ها را به ما نشان می آورد که یکی از اینوجود می هر لحظه خداوند اتفاقی به 

دهد، ورِد را فراموش کردیم. چون تو وِردی فراموش کنی  کردیم در این کار، نسیان زیاد داشتیم، با درد نشان می 

آید و این ادب کردن خداوند است، »یعنی: مَکنُ«، »هیچ تحویلی از آن عهدِ  صورت رنجی از تبَِش و درد می دراین

 کَهُن«، همین الآن خواندیم. 

 حواس جز همان خاصی تِ آن خوش
 شناس که به شب بُد چشمِ او سلطان

 ( ۲۹۱۳)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 آن هنرها جمله غولِ راه بود
 غیرِ چشمی کاو ز شه آگاه بود

 ( ۲۹۱۴)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

بیند، »جز همان خاصی تِ آن کند و خداوند را در این شب دنیا می حواس« است که فضا را باز می فقط یک »خوش

 تواند بشناسد. حواس« که در شب سلطان را می خوش 

کنید سلطان را یعنی خداوند را بشناسید؟ همهٔ آن هنرهای ذهنی که با آیا در این شب دنیا شما فضا را باز می 

دید، آن کسی که فضاگشا بود و مرکز را  ها همانیده بودیم آدرس غلط به ما داد، فقط یک چشم درست می آن

 دید.عدم کرده بود و خداوند را در شب دنیا می 

بله اجازه بدهید یک مطلبی را بخوانیم که مربوط است به »ابراهیم اَدهَم« و منظور از این قصه این است که اگر  

های این دنیا، تمام اجسام این دنیا  اصطلاح هشیاری انتها باشد، تمامِ بهشما فضا را باز کنید این فضاگشایی بی

کنند و اگر شما فضا را ببندید منقبض ها با شما همکاری می که هشیاری ایزدی در تویشان است حتماً، این 

 کنید؟ کنند. توجه می های دنیا با شما همکاری نمی بشوید، هشیاری 

کنند، همه کارشکنی  ها مثلاً با شما همکاری نمی بینید که آدمپس اگر زندگی شما فلج شده، گرفتار شدُید و می 

 کنند بدانید که منقبض در مرکز هستید. می 

 جان چو افزون شد، گذشت از انتها 
 شد مُطیعش جانِ جملهٔ چیزها 

 ( ۳۳۳۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 72صفحه:                                                     برو به فهرست  

 مرغ و ماهیّ و، پَری  و، آدمی 
 زآنکه او بیش است و، ایشان در کمی

 ( ۳۳۳۴)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 ماهیان، سوزَنگرِ دَلْقش شوند 
 ها تابع بُوَند سوزَنان را رشته

 ( ۳۳۳۵)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 سازد. که سوزن را می سوزَنگر: آن 
             

گوید اگر شما فضاگشایی کنید، فضای درونتان  گوید؟ می سازد. چه می که سوزن را می درست است؟ سوزنَگر: آن 

 شوند.  های چیزها در بیرون مطیع شما می انتها بشود، یعنی خیلی باز بشود، جملهٔ جان بی

کند. کند به همکاری کردن، به شما کمک می های دیگر، حالا نباتات، جمادات، هر چیزی با شما شروع می آدم

های بیرونی با شما  برعکسش هم درست است، یعنی مرکز شما منقبض باشد پُر از همانیدگی باشد، این جان 

گوید  فروش این است که اگر، ایشان البته نمی گوید راز مِی کنند. این همان شعر حافظ هم است که می همکاری نمی 

 کوش« گیرد »جهان بر مردمان سخت گردد جهان، یا سخت می گوید اگر سخت گیرد سخت میفضا را باز کنید، می 

 ی تیزهوش کاردان پنهان گفت من  با دوش
 فروش وز شما پنهان نشاید کرد سِر ِ مِی

  

 یر بر خود کارها کز رویِ طبع گ  آسان گفت
 کوش گردد جهان بر مردمانِ سختسخت می

 ( ۲۸۶)حافظ، دیوان غزلیات، غزل 

گیر هستند، چیزها را گذاشتند در مرکزشان، درنتیجه جهان گیرند، در مرکزشان سخت مردمانی که سخت می 

کند. ولی وقتی سخت نگیری، وقتی فضا در درون باز  که جهان همکاری نمیشود، برای این برایشان سخت می 

چیز از جنس خداوند است، وقتی شما که در جهان همه گیرد، برای این بشود، در بیرون جهان به شما سخت نمی 

که در این  کنند. کما اینشوید، همه بهترین امکان خودشان را به شما ارائه می هشیارانه به جنس خداوند زنده می 

تا  گوید سوزن من را پیدا کنید، هزاران اندازد، می افتد یا خودش می داستان »ابراهیم اَدهَم« که سوزنش به دریا می 

 آورند بالا. را در نوکشان می ماهی سوزن طلایی  



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 73صفحه:                                                     برو به فهرست  

چیز  این البته افسانه نیست، شبیه افسانه است، ولی تمثیل است، یعنی در دریای هستی همهٔ ما ماهی هستیم، همه 

نهایت بشوید، همهٔ اجزای این دنیا یک سوزن  شده در درون، بی صورت فضای گشوده مثل ماهی است. اگر شما به 

خواهیم به شما کمک  گویند ما می کنند، می کنند، یعنی بهترین خدمتشان را به شما ارائه می طلایی به شما ارائه می 

 کنیم. 

 جان چو افزون شد، گذشت از انتها 
 شد مُطیعش جانِ جملهٔ چیزها 

 ( ۳۳۳۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

نهایت بشود،  شود؟ فضا گشوده بشود و از انتها بگذرد، بی جوری افزون می اگر جان ما افزون بشود، جان چه 

 شوند.های چیزها می مطیعش همهٔ جان 

های ذهنی در بیرون. »مرغ  چیز. »آدمی« یعنی حتی من زند »مرغ و ماهیّ و، پَری  و، آدمی«، یعنی همهبعد مثال می 

رود،  سوی جان بالا می رود، به که او دارد به زیادی می و ماهیّ و، پَری  و، آدمی«، »زآنکه او بیش است«، برای این

 ها در کمی هستند. شود و آن به خداوند دارد زنده می 

تواند غیر آهن بشود،  تمام موجودات دیگر غیر از انسان در محدودیت هشیاری خودشان هستند، مثلاً آهن نمی  

تواند درخت نشود،  تواند، درخت هم نمی تواند میمون نشود، شیر هم نمی تواند. یک میمون هم نمی مس هم نمی 

توانیم افزون بشویم و به او زنده بشویم و این موجودات بیرون به  توانیم چه بشویم؟ می عنوان انسان می ولی ما به

 ما احتیاج دارند تا هشیاری خودشان را بشناسند، تا خودشان خودشان را بشناسند. 

کنند. ماهیان سازندهٔ  ها به ما کمک می گوید این سوی خداوند برویم می که بهکنند، همین ها به ما کمک می پس این

هایی که در دریای ایزدی هستند،  شوند، »ماهیان، سوزَنگرِ دلَْقش شوند«، ماهیان یعنی تمام هشیاری سوزنش می 

 در درون دریا هستند. 

رود، یعنی  رود رشته هم دنبالش می چیز از جنس او است و در درون او است، و سوزن که می چیز یعنی، همه همه  

آیند که به شما کمک کنند، حالا شما هر انتخابی بکنید. درست  ها مثل رشته دنبال شما می روید آن شما که می 

 است؟  

 »بقی هٔ قص هٔ ابراهیم قَدَّسَ الل هُ رُوحَه بر لبِ آن دریا« 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 74صفحه:                                                     برو به فهرست  

 ( ۳۳۳۶)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 گوید: اما اجازه بدهید بقیهٔ قصه را بخوانیم. می 

 چون نَفاذِ امرِ شیخ آن میر دید 
 ز آمدِ ماهی شدش وجدی پدید 

 ( ۳۳۳۶)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 نَفاذ: نفوذ کردن 
           

 گفت: اه ماهی ز پیران آگه است
 شُه تنی را کاو لعین درگه است

 ( ۳۳۳۷)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 کند. افُ شُه: از اصواتی که کراهت و نفرت را اظهار می 
           

 ماهیان از پیر آگه، ما بعید 
 ما شَقی زین دولت و، ایشان سعید 

 ( ۳۳۳۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 شَقی: بدبخت 
           

می  اظهار  را  نفرت  اصواتی است که  از  شُه:  نفوذکردن.  می نَفاذ:  ببخشید  یعنی  افُ  یعنی  کند،  تُف. شَقی  گوییم 

شد. امیر نماد ما  جا رد می طور که عرض کردم این ابراهیم اَدهَم کنار دریا نشسته بود امیری از آن بدبخت. همین 

دوزد و این امیر به او  اش را می است، ابراهیم اَدهَم نماد پیری مثل مولانا است، کنار دریا نشسته و دارد خرقه 

ها سروکار داشتی،  کند با تمسخر که تو یک موقعی شاه بودی، شاهی را ول کردی، یعنی با همانیدگی نگاه می 

کردی، حالا آمدی نشستی، آن یارانِ همانیدگی را رها کردی، آمدی  ها را کنترل می کردی، آن ها را زیاد می آن

 شد.دوزی. مسخره کرد، آن امیر که از آن جا رد می تی کنار دریا خرقهٔ حضورت را می نشس

طوری تصور کنید و وقتی مسخره  کسی که کنار دریا نشسته عارف است، مولانا است، حالا این   امیر ما هستیم، آن  

تا ماهی، سوزن طلایی  گوید سوزن من را بیاورید و هزاراناندازد دریا، می بیند و سوزنش را می کردن امیر را می 

گوید من سوزن خودم را  کنند به همکاری، البته ایشان می تا موجود با او شروع می آورند بالا، یعنی هزاران را می 

 خواهم. می 

آید وجود می ها و آن کار یک وجدی در او بهبیند از آمدن ماهی حالا این امیر وقتی نفوذ و تأثیر امرِ این پیر را می 

 ها از پیر آگه هستند!  گوید: اَه ببین ماهی به خودش می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 75صفحه:                                                     برو به فهرست  

نهایت خدا زنده شده آگه است،  ها از پیر، یکی که به بی گوید ماهی، درخت، تمام هشیاری این بیت مهم است، می 

 کنم!ذهنی دارم آگاه نیستم من دارم این را مسخره می فقط من که من 

»شُه تنی را کو لعین درگه است«، یعنی افُ، ننگ بر تنی مثل من که مورد لعنت درگاه خداوند است که من از  

از مولانا خوشتان می  یا نفرین می این هشیاری بیزارم. حالا ببینیم شما  را نفرین می آید  کنید! پیر را  کنید؟ پیر 

 کنید! مسخره می 

نهایت خدا  ها که از جنس خدا هستند، از پیر که به بی»ماهیان از پیر آگه، ما بعید«، ماهیان، تمام هشیاری 

زنده است آگه است، ما دور هستیم. بعید یعنی دور. »ما شَقی«، شقَی یعنی بدبخت، شَقی اصطلاحی است که 

من  به  می مولانا  می ذهنی  بدبختی  مولانا،  مثل  پیری  دولتِ  از  دولت«  زین  شَقی  »ما  موقع  دهد،  آن  و  کشیم 

دانم  ها استفاده کنند، نمی شود آدمی مثل مولانا راه بدهد گلکنند. آخر می های دیگر از پیر استفاده می هشیاری 

 گوید. های ذهنی استفاده نکنیم؟! دارد این را می حیوانات استفاده کنند از این هشیاری ما من 

 سَجده کرد و، رفت گریان و خراب 
 گشت دیوانه ز عشقِ فتحِ باب

 ( ۳۳۳۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 کند.صورت زندگی شناسایی می : گشوده شدنِ در، مراد اولین گشایش مرکز درون انسان است که خود را به فتحِ باب 
           

گشایی و رَستن،  جا آمده. فتحِ باب یعنی اولین موردِ یکی شدن با خداوند. اولین موردِ فضا ببینید »فتحِ باب« این 

 دهد. که خداوند. فضای یکتایی ما را نشان می ذهنی. فتحِ باب، یعنی باز شدن درِ مثل اینیک لحظه حتی، از من 

ها را به خودش زد. آیا شما هم سجده کردید الآن؟ پشیمان شدید  »سجده کرد«، الآن تعظیم کرد، یعنی این حرف 

گرفتیم! ما جدی نگرفتیم. چند  کردیم، جدی نمی کردید؟ نه مسخره می که فرض کن که یک عارف را مسخره می 

 جاست ما نگاه نکردیم؟ بله؟ استفاده نکردیم.  سال است مولانا آن 

اش به هم ریخت، گریان شد، لطیف شد. یعنی آن  ذهنی گشایی کرد، و رفت من سجده کرد یعنی تعظیم کرد، فضا 

ها همه به هم ریخت. دیوانه شد ها بود، آن ها، مرکزش آن همانیدگی کرد و من امیر هستم و این حالتِ مسخره می 

اش رفت. از چه؟ از عشق باز شدن در، فتحِ باب. فتح باب را اول برنامه خدمتتان مُفصل  ذهنی یعنی عقل من 

صورت زندگی شناسایی  توضیح دادم. گشوده شدنِ در، مراد اولین گشایش مرکز درون انسان است که خود را به

 گوید:کند، فتحِ باب. حالا می می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 76صفحه:                                                     برو به فهرست  

 رو در چیستی؟ پس تو ای ناشُسته
 ؟ در نزاع و در حسد با کیستی

 ( ۳۳۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 تجربهرو: ناپاک، ناتمیز، نادان، بی ناشُسته 
 نزاع: ستیزه 

           
 کنی با دم شیری تو بازی می
 کنیبر ملایک تُرکْتازی می
 ( ۳۳۴۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 گویی تو خیرِ محض را؟ بَد چه می
 هین تَرَفُّع کم شُمَر آن خَفْض را 

 ( ۳۳۴۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 تَرَفُّع: بلندی جستن، کنایه از غرور و تکبُّر 
 خَفضْ: پست کردن، پستی 

           
ایم. نزاع: ستیزه. تَرفَُّع: بلندی  ها نشسته رو: ناپاک، ناتمیز، ما هستیم که هنوز صورتمان را از همانیدگی ناشسُته 

آید ما  نظر می گوید ایراد گرفتن به بزرگان، به گوییم دیده شدن. خَفْص: پستی، و ایشان می جستن، همان که می 

 دهیم ولی این پستی است. خودمان را داریم نشان می 

کنید؟ یعنی بلند شدن با کبر  وجو نمی ها؟ آیا شما تَرفَُّع جست حالا، شما ببینید صورتتان را شسُتید از همانیدگی 

دانم، حالا  دانم، از خداوند بیشتر می دانم و مثلاً از پیر بیشتر می ذهنی که من بیشتر از مولانا می و غرور با من 

 گوید:  گوید، ولی مولانا دارد به ما می کنید. حالا، این امیر به خودش می هرجور شما تفسیر می 

 رو در چیستی؟ پس تو ای ناشُسته
 ؟ در نزاع و در حسد با کیستی

 ( ۳۳۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 تجربهرو: ناپاک، ناتمیز، نادان، بی ناشُسته 
 نزاع: ستیزه 

             
ذهنی به پیر.  کنی با من گیرند و تو حسادت می گیری، ماهیان از او می یعنی با پیر در حسدی، چیزی از او نمی 

 ها است. خاطر آلوده بودن صورت ما به همانیدگی ببینید حسادت به بزرگان چقدر خطرناک است. این به 

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 77صفحه:                                                     برو به فهرست  

 رو در چیستی؟ پس تو ای ناشُسته
 ؟ در نزاع و در حسد با کیستی

 ( ۳۳۴۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

کنی«، این شیر است، این شیرِ خدا است  کنی. »با دُمِ شیری تو بازی می یعنی با پیر هستی، با پیر داری دعوا می 

نهایت و ابدیت خداوند زنده  تواند ما را راهنمایی کند، کسی که به بیتواند ما را درست کند، می درواقع. این می 

 شده. 

کند. ولی  انتها شد، جانِ جملهٔ چیزها با ما همکاری می یادمان باشد آن سه بیت اول، گفت وقتی درون ما بی

کند این  خواهد صورتش را ناشسُته نگه دارد، هنوز فکر می کند، می ذهنی مقاومت می عجیب است که جانِ من 

خواهد بشُِوید، درنتیجه اگر مولانا به ما بگوید که مرکزت را آلوده  ها را نمی ها دوستانش هستند، آن همانیدگی 

 ها را بشُِوی، با او دعوا دارد.  نگه ندار این 

خواهند پیغام برسانند، خواهند به تو، فرشتگان می کنی«، یعنی ملایک، مأموران زندگی می »بر ملایک تُرکتازی می 

 دانم.دانم، از زندگی بیشتر می دهی که من از شما بیشتر می ها نشان می خودت را به آن 

کنی. منظور از شیر در  ها را می کنی یعنی با پیر این بازی کنی«، با دُمِ شیری تو بازی می »با دُمِ شیری تو بازی می 

دهد. و همهٔ  گیرد، پیغام زندگی را به شما می کنی«، او از زندگی پیغام می جا پیر است. »بر ملایک تُرکتازی می این

 خواهیم فضا را باز کنیم و مستقیماً به زندگی وصل بشویم؟ گردد که آیا ما میها برمی این

انتها باز  گویی تو خیرِ محض را؟«، این فضای گشوده شده خیرِ محض است، پیر هم همین است بی »بَد چه می 

گیری و دیده ذهنی تو به پیر ایراد میوسیلهٔ من گویی؟ درست است که بهشده درونش. خیرِ محض را چرا بد می 

آید. آیا  دیده شدن می   نظر توآید، بهنظر تو بزرگی می شوی، ولی این دیده شدن چیست؟ عینِ پستی است، بهمی 

 ها بسنجیم موازی کنیم؟ دومی درست است.  ما باید حسادت کنیم و ایراد بگیریم به بزرگان؟ یا خودمان را با آن 

تَرفَُّع و بلندی جُستن و دیده شدن نباید که پستی است یک هنری شمرده بشود. پس شما ببینید که آیا   این 

ها را تکرار  ها را تکرار کنید، بیت گویم این بیت های پیری مثل مولانا را دربست قبول دارید؟ برای همین می حرف 

زنند. کمتر ضرر بزنند  دهند. این فکرها کمتر به شما ضرر می ها فکرهای شما را نظمِ زندگی می کنید. تکرار بیت 

 آید. شوید، سرعت این گرداب تن پایین می شما کمتر دچار این گرداب تن می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 78صفحه:                                                     برو به فهرست  

شوید،  آزار می ذهنی بی نهایت زندگی هم زنده نشوید، یک من اگر شما کمتر به خودتان ضرر بزنید، حتی به بی

های مولانا را مثلاً تکرار  شود شما با پیر موافقت کنید، بیتکنید. ولی نمی تر زندگی می حداقل در این جهان راحت 

کنید، به این برنامه گوش بدهید و این فضا باز نشود. مرتب این مراقبه و کُند کردن ذهن با خواندن ابیات مولانا  

چرخید شما دور  ایستد. دیگر نمی دفعه گرداب می کند، یک کند، کم می افتد و سرعت این گرداب را کم می اتفاق می 

بد را  انتها، گفته شد در آن سه بیت. بله؟ الآن خودتان، بعد دیدید فضا باز شد. ابتدای این با باز شدن فضا بی

 کند:تعریف می 

 بَد چه باشد؟ مِس ِ محتاجِ مُهان 
 کرانبْوَد؟ کیمیایِ بیشیخ که

 ( ۳۳۴۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 مُهان: خوار کرده شده، ذلیل 
           

 مِس اگر از کیمیا قابل نَبُد 
 کیمیا از مِس ، هرگز مِس نشد 

 ( ۳۳۴۴)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 عمل بَد چه باشد؟ سرکشی آتش
 بْوَد؟ عینِ دریایِ ازلشیخ که

 ( ۳۳۴۵)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

مُهان است تلفظش، با ضَم ه. »بَد چه باشد؟«، می  گوید بد چیست؟ شما  مُهان یعنی ذلیل، خوار کرده شده. 

ای که محتاج است و ذلیل است. این بد  ذهنیذهنی، من دانید بد چیست؟ یعنی مس، هشیاری جسمی، من می 

 کران. اندازه بیذهنی بد است. شیخ کیست؟ کیمیای بی است، من 

ذهنی است که عین بدی است. شیخ کیست؟ پیر کیست؟ مولانا، کیمیای بیکران. این کیمیا باید  خب، یک من 

پسندم، آیا کیمیا از نپسندیدنِ مس گوید من نمی بخورد به این مس، این طلا بشود. اگر مس قابل نیست، می 

 بازیم. شود؟ نه، ما می آید مس می می 

گوید  ذهنی دارد، می گوید، کسی که هشیاری ذهنی دارد، جسمی دارد، من »مِس اگر از کیمیا قابل نَبُد«، اگر مس می

 شویم.  شود، ما متضرر می شود؟ نه، نمی آید مس می صورت مولانا می پسندم مولانا را، دراینمن نمی 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 79صفحه:                                                     برو به فهرست  

عمل یعنی  عمل« است. آتش ذهنی است که سرکشِ »آتش گوید. بد چیست؟ بد همین من »بَد چه باشد؟« الآن می 

عمل هستید؟ هر  عمل«. خب، شما سرکشی آتش کند. »بَد چه باشد؟ سرکشی آتش کند درد ایجاد میهر کاری می 

کند که زندگی از طریق او کار کند و جویِ مهرش را به دلش بریزد، این بد  بندد و فضا را باز نمی کسی فضا را می 

 کند؟ است دیگر، بد یعنی این. شما خودتان ارزیابی کنید بگوید من سرکشم؟ عملم درد ایجاد می 

پیر کیست؟ شیخ کیست؟ »عینِ دریایِ ازل«، عینِ خداوند، چون از آن جنس است. توجه کنید ما از آن جنس   

ها یار نیستند، فضا باز که بشناسیم که این یارانی که در دل گذاشتیم اینمحض اینجا به آییم این ایم، می بوده

شویم. شیخ شود، ما از جنس خداوند می نهایت و ابدیت ما مستقر می شود، بی ها از مرکز ما پاک می شود آن می 

 شده، پیر شده، مولانا شده، عینِ دریای خداوند. 

جا  جایش غلط است، این گویید اینخوانید می شما پس خودتان را ارزیابی کنید. ببینید که آیا مثلاً مولانا را می 

 گویید؟ این که درست نیست که. طوری می جا اشتباه کرده؟ این گفت، آن طوری می جا باید ایندرست است، این 

وسیلهٔ  . ما احتیاج به بزرگان داریم. ما به شما مسی هستید که محتاج کیمیا هستید. این احتیاج را باید اقرار کنید 

های  کنندهٔ ژاژ هستیم، ما گرفتار شدیم گرفتاری »دُرد«، مواد ذهنی، آلوده شدیم. ما »خادِع« دردیم، ما درمان 

نخور هستند.  درد اصطلاح بهها همه به درمانی، ایندرمانی، قرص درمانی، مواد خودمان را با »درمان ژاژ«، حرف 

 ها مس بودن است.  این

تواند فضاگشایی بکند  . هشیاری جسمی محتاج فضاگشایی، ولی اگر نمی مس محتاج کیمیا است، تا طلا بشود 

پسندم. محتاج ابیات مولانا است، دانشِ مولانا است، دانشِ پیر است. مس نباید بگوید من قابل نیستم، نمی 

جا نرسیده. برای همین بود گفت که تو باید دربان باشی، به کسی که قابل  پسندد قابل نیست، آن به آناگر نمی

  عمل در عمل«، شما ببینید این سرکشی آتش نیست ندهی این دانش را. مخصوصاً »بَد چه باشد؟ سرکشی آتش 

 مورد شما مصداق دارد؟ 

 دایم آتش را بترسانند ز آب 
 آب کِی ترسید هرگز ز التهاب؟

 ( ۳۳۴۶)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 کُنی بینی میدر رخِ مَه، عیب
 کُنیدر بهشتی، خارچینی می
 ( ۳۳۴۷)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 80صفحه:                                                     برو به فهرست  

 گر بهشت اندر رَوی تو خارجو 
 هیچ خار آنجا نیابی غیرِ تو

 ( ۳۳۴۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

هایش  کند، آب مولانا است، بیت ترسد، نیست؟ آتش انسانی است که در ذهنش درد ایجاد می دائماً آتش از آب می 

جا گفت »بَد چه باشد؟  ترسد. شما بدانید که این درد ایجاد کردن، اینکند. آتش از آب می آتش را خاموش می 

که سرکشی و  این   ترسد، برای عمل«، آدم سرکش بشود ایجاد درد کند این هنر نیست. و از آب می سرکشی آتش 

های مولانا را بخوانید، آب را بریزید روی دردهایتان، کند. شما از آب نترسید، بیتعمل بودن را خاموش میآتش

 دردهایتان را ساکت کنید. بله؟ 

شود. ابیات مولانا گرداب را کنُد  ترسد، از آبی که از ابیات مولانا در دلتان درست می دائم آتش، درد، از آب می 

ترسد،  ترسد، آتش از آب می ترسد؟ آب که از آتش نمی شود. آیا آب از التهاب یعنی آتش می کند فضا باز می می 

 کند. چون خاموشش می 

کند. ما در رخ ماه، ما از جنس  گوید، فرق نمی گوید، مولانا به ما می گوید یا آن امیر به خودش می حالا به ما می 

که ما همانیده  کنیم. یعنی ما هیچ ایرادی نداریم، این بینی می خداوند هستیم دیگر، در رخ ماه، در رخ خداوند عیب 

شدیم و از این فضا خارج شدیم و گرفتار شدیم به این علت است که در رخ ماه که زیبا است، ماه شبِ چهارده،  

عنوان  وجود نیاوریم، عیب درست نکنیم، ما به ها را بهگوییم این چیست؟ در رخ خداوند ما اگر همانیدگی ما می 

 امتداد خداوند هیچ عیبی نداریم. 

کند،  تواند در بهشت باشد، ولی با ذهنش خارچینی می شده باید باشیم. هر کسی میما در بهشت فضای گشوده

شده بهشت خداوند است. شما منقبض  گوید اگر تو به بهشت بروی، که ما هستیم، فضای گشوده به خودش می 

کنی. غیر از جا غیر از خودت خار پیدا نمی خواهم خار بچینم از این بهشت، خب آن گویید من می شوید می می 

ذهنی در دریای خداوند یا در بهشتِ خداوند که در این لحظه برقرار است، هیچ خاری نیست.  های من انسان

 اند.اند گرفتار شده ها هم چون از این فضا بیرون شدهاین

گوید، در این غار کفتار نیست. کفتار همین  گویند، خداوند می گوید که بزرگان می گوید، می اتفاقاً در این قسمت می 

توانند شکار کنند. ولی بعد  بینند بنابراین من را نمی گوید من را نمی ذهنی می ذهنی است. و کفتار همین من من 

 ای. بیرون شدن یعنی گرفتار شدن.  ای گرفتار شده گوید که تویِ کفتار همین که از این فضا بیرون شده می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 81صفحه:                                                     برو به فهرست  

جا کفتار نیست، در غار یکتایی کفتار نیست. در غار یکتایی که خار نیست  بینم این گوید من کفتار نمیخداوند می 

جا خار نیست غیر از خودت. پس هرجور که  گوید این چینیم؟! الآن میخارچین هم نیست. پس چطور ما خار می 

می  خودت  آن تو  می بینی  تجربه  می طوری  ما  را.  بهشت  را،  جهان  به کنی  اگر  باشیم،  بهشت  در  وسیلهٔ  توانیم 

ها و دردهایمان خار درست نکنیم، از خودمان خار درست نکنیم. به همین دلیل آن شعرهای خار را  همانیدگی 

 ها را مرور کنید.  اول برنامه خواندم، شما بروید آن

ترسید؟ احتمالش خیلی زیاد است،  آید می وجود می اصطلاح از خواندن ابیات مولانا به شما ببینید از آبی که به 

خواهد این فضای درد را خاموش کند. برای آن عادت کرده نمی   کند و بهکه کسی که فضای درد حمل می برای این

بینید، یک ذره حالتان خوب  بینید، یک ده دقیقه برنامه را می همین است که شاید بعضی از شما یک در میان می 

می  می شد  این گذارید  برای  من روید.  حال  می که  را  می ذهنی  خوب کنید،  دارید،  خواهید  نگه  را  خار  خواهید 

خواهید درد را نگه دارید، پخش درد را نگه دارید. نگه ندارید. خداوند فقط بهشت خلق کرده، جهنم را ما می 

 نم همین فضای ذهن ما است. درست کردیم. جه

 دایم آتش را بترسانند ز آب 
 آب کِی ترسید هرگز ز التهاب؟

 ( ۳۳۴۶)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

شویید از  کُنی«. خداوند رویش روی شما است، شما صورتتان را نمی بینی می التهاب یعنی آتش. »در رخِ مهَ، عیب 

بینی در دیگران هم عیب خودتان را، اگر  ها عیب شما است. شما عیب خودتان را می ها، درنتیجه آن همانیدگی 

کنیم، در رخ بینی می بینی«، ما در رخ همدیگر هم عیب دیدی. »در رخِ مهَ عیبعیب نداشتی در دیگران عیب نمی 

این کار درست نیست. در بهشت خارچینی می بینی می خودمان عیب  ندارد. خودمان  کنیم،  کنیم، خاری وجود 

 گوید خار بچین، خار بکار. چینیم. خداوند نمی کاریم خودمان هم می می 

خواهی مهرِ زندگی جویِ زندگی به  خواهید در این جهان گل بچینی؟ می »گر بهشت اندر روَی تو خارجو«، شما می 

صورت بیا مقاومت کن، بیا  خواهی بیرون خار بچینی؟ دراین های خوب بچینی؟ نه می دلت بریزی در بیرون میوه 

 آفلین را بگذار مرکزت، بیا قضاوت کن. 

 گر بهشت اندر رَوی تو خارجو 
 هیچ خار آنجا نیابی غیرِ تو

 ( ۳۳۴۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 82صفحه:                                                     برو به فهرست  

بینیم همدیگر را و خودمان هم خار شدیم. خار نبودیم  در بهشت خداوند فقط ما خار هستیم، برای همین خار می

کنیم در  جویی می بینیم و عیب دیدیم نه دیگران را. تا زمانی که خودمان و دیگران را خار می نه خودمان را خار می 

 روی ماه، همین است که هست، جهنم باید زندگی کنیم و از آب هم بترسیم.  

آورند،  شما از آب نترسید، همین برنامه را گوش کنید ابیات را بخوانید. این ابیات آب زندگی را در مرکزتان می 

 طور کلی از شر  دردها خلاص بشوید.از آب نترسید بگذارید دردهایتان را ساکت کند به 

 بپوشی آفتابی در گِلیمی
 جویی ز بَدرِ کاملی رخنه می

 ( ۳۳۴۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 
 رِخنه جسُتن: )مجَاز( نفوذ کردن 

           
 آفتابی که بتابد در جهان 
 ؟بهرِ خُفّاشی کجا گردد نهان

 ( ۳۳۵۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 ها از رَد ِ پیران عیب شدعیب
 ها از رَشکِ پیران غیب شد غیب

 ( ۳۳۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 
 جا معادل غیرت رَشک: در این 

           
های  گوید خداوند شبیه آفتاب است، شما هِی در زیر گلِ معنیِ معادل غیرت است. خب دارد می جا به رَشک در این 

پوشانی.  خواهد در دلت ظهور کند آن را می واقع از بدرِ کامل که خداوند می پوشید، و کارتَ در می  ها راهمانیده این

 صورت آفتاب از مرکز ما طلوع کند. ولی طرح خداوند این است که به

خواهد شما را به خودش زنده کند یا در شما به خودش زنده  »آفتابی که بتابد در جهان«، طرح این است، می 

گردی. چون در درونِ هر دیدش سِحر است ما کَژ  گردی، گرفتاری می گردی، درد می بشود. شما هم دنبال خار می 

ها اگر خفاش شدند و آفتاب را دوست ندارند  ذهنیِ ما آیا باید نهان بشود؟ انسان خاطرِ خفاشِ من بینیم. به می 

 خواهند بگذارند آفتاب از مرکزشان طلوع کند، آیا این آفتاب بالاخره نخواهد تابید؟ نمی 

 آفتابی که بتابد در جهان 
 ؟بهرِ خُفّاشی کجا گردد نهان

 ( ۳۳۵۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 83صفحه:                                                     برو به فهرست  

 کشیم. قدر درد می خاطر همین است که اینخواهد طلوع کند و به کنید؟ آفتاب می شما چرا آفتاب را پنهان می 

 ها از رَد ِ پیران عیب شدعیب
 ها از رَشکِ پیران غیب شد غیب

 ( ۳۳۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 جا معادل غیرت رَشک: در این 
           

کند آن عیب است، آن  ها را رد کردند. پس هر چیزی را که پیر ردَ می ها به این علت عیب شده که پیران آن عیب 

ها  ها را رها کن این گوید اینآید. پیر می را شما مزیت نشمار. هزارتا عیب داریم ما که از همانیدگی با چیزها می 

 کنم. شما هم بگویید عیب است بله، چشم.  عیب است من رَد می 

گفت »دربان بشو«. پیران  خاطر غیرت پیران است. امروز میشوی به که خداوند پنهان شده شما وصل نمی و این

 خواهیم بگیریم.  که ما نمی خواهند بدهند، برای این که نمی دهند نه این دهند. نمی آن معنا را به ما نمی 

معنی بفهمید، ولی در همین سَر  چرخید، ممکن است از نظر لغت خوانید، در این گرداب تند می شما مولانا را می 

توانید بکنید، چرا؟ شما  آید، متن کتاب را درست نمی مانَد به کتاب نمیآید به دلتان. در فهرست می مانَد نمی می 

ها را من از زبان ایشان  گوید درست نیست. اینرو راست نیستید با مولانا یا با خداوند، نیت و کار و عملتان می 

 گویم. گویم ها، من به شما نمی می 

 ها از رَد ِ پیران عیب شدعیب
 ها از رَشکِ پیران غیب شد غیب

 ( ۳۳۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 جا معادل غیرت رَشک: در این 
           

این  جا غیرت است. غیرت یعنی قانون است، تا شما  جا، ببینید حسادت هم هست، در این»رَشک« یعنی در 

شود. شما واقعاً از تَه دلتان این  نخواهید و نیت خوبی نداشته باشید راست و راستین نشوید آن به شما داده نمی 

 هایش باید روی شما اثر بکند. پیرِ مولانا را قبول دارید؟ اگر قبول دارید حرف 

 باری ار دوری ز خدمت یار باش 
 در ندامت چابک و بر کار باش 

 ( ۳۳۵۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 84صفحه:                                                     برو به فهرست  

 رسد تا از آن راهت نسیمی می
 آبِ رحمت را چه بندی از حسد؟

 ( ۳۳۵۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

همه همانیدگی  ای که من این اش، با عمل کردن. در پشیمانی شما دور هستی؟ بیا خدمت بزرگان باش، با مطالعه 

های مولانا  را در مرکزم گذاشتم پشیمانم. چابک باش، زبِلِ باش، تند باش، و عمل کن. و تا از راهِ پیر، شما بیت 

رسد،  رسد یعنی از خداوند می رسد، و این آب رحمت از پیر می خوانید نسیمی به شما می ها را می خوانید قصه می  را

رسد، چرا  رسد« از راه پیر نسیم می بندی روی خودت؟! »تا از آن راهت نسیمی می از روی حسادت برای چه می

ذهنی است  گوید این خاصیت من کنی؟ می کنی؟ چرا به خودت رحم نمی خوانی این ابیات را؟ چرا مضایقه می نمی 

همه چیز بلد است؟ یا من هم بلد هستم مال من در  کنید چرا ایناست. شما به مولانا حسادت می که حسود  

 سنجد؟ مقایسه با مولانا، مال من هم می 

گویی چیز بدی است؟ این تَرفَُّع را که پستی است این را واقعاً  همان اول گفت، گفت که شما خیرِ محض را می 

شوی، قبول  کنی در مقابل پیران، تسلیم نمی دانم و مقاومت می گویی می ذهنی می که با مندانی؟ اینافتخار می 

خواهی کنی، متعهد نیستی، این تَرفَُّع است؟ این پستی است. شما خیرِ محض را می کنی، روی خودت کار نمینمی 

 گذاری؟ این پستی است، این کوچکی است.  ایراد بگیری، این را به حساب بزرگی می 

 جُنبان تو دُم گرچه دوری، دور می
 حَیْثُ ماکُنْتُم فَوَلُّوا وَجْهَکُمْ 

 ( ۳۳۵۴)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

آور. به این آیهٔ  چه در ذهن هستی و از او دوری، از دور دُمِ آشنایی با او )از جنسِ او بودن( را به حرکت در »گر

 جا که هستی روی به او کن.«« گوید: »در هر قرآن توجه کن که می 

از دور اظهار آشنایی کن با فضاگشایی، با  دانید، سریع می شما می    اش رابقیه خوانم. حالا، گرچه که دوری، 

خدمت، با خواندن ابیاتش اگر پیر است، اگر خداوند است، این بیت در مورد پیر و خداوند هر دو یکی است.  

اید نسبت از جنس خداوند شده یادمان باشد پیر از جنس خداوند است. مولانا از جنس خداوند است. شما هم به 

 کردید.  وگرنه به این برنامه گوش نمی

خوانیم، یعنی هرجا هستی، در هر وضعیتی هستی فضا را باز کن رو  اصلاً »حَیْثُ ماکُنْتمُ فَوَلُّوا وجَْهَکُمْ« دائماً می 

جُنبان تو دمُ« یعنی اظهار آشنایی بکن با، با چه؟ با خدمت، با حسادت  به خداوند کن. »گرچه دوری، دور می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 85صفحه:                                                     برو به فهرست  

همه وقت تلف کردم، زیر بار رفتن، قبول مسئولیت که من اشتباه  نکردن، با چابک بودن در پشیمانی که من این 

خواهم درست کنم، بر کار بودن، یعنی عمل کردن، درست است؟ من آب  پذیرم الآن می کردم اشتباهم را می 

 خواهم.  رحمت را می 

زدیم« بیاید به  مولانا سبب خواهد شد که آب رحمت زندگی، که امروز بود »ساعتی از جویِ مهرش آب بر دل می 

 مرکزتان. اگر بیاید به مرکزتان آتشتان را خاموش کند، بگذارید خاموش کند.  

عمل. بد نباش، آتش عمل نباش، کاری نکن که درد ایجاد کند. خار نباش، گوید بد چیست؟ بد سرکشی آتش می 

 ذهنی تا هست:ولی بدان که این من 

 یَست هر چون کِش نَهی سوسه خارِ
 درخَلَد، وز زخمِ او تو کِی جَهی؟ 

 ( ۳۷۵)مولوی، مثنوی، دفتر سوم، بیت 

 درخلََد: فروروَدَ 
           

ذهنی  عنوان من دانید. خوب بدانید، که شما به ها را باید بدانید شما، می سوی خسران است. ایندائماً نَقلش به 

زنید به خودتان و دیگران، از این کار باید برگردید. »در ندامت  کنید ضرر می ممکن است دائماً درد ایجاد می 

 چابک و بر کار باش«  

 رسد تا از آن راهت نسیمی می
 آبِ رحمت را چه بندی از حسد؟

 ( ۳۳۵۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

اصلاً حسادت را ما بگذاریم کنار. شما اگر بتوانید حسادت را بگذارید کنار، آقا مردم میلیاردر بشوند، موفق  

اش تبریک بگویید خوشحال بشوید، حسادت  بشوند، همسر پیدا کنند، خوشبخت بشوند، خانه بخرند، شما همه 

بندد. اصلاً راهِ زندگی را  بندد. راهِ نسیم پیر را هم می کند و راه جویِ مهرِ خداوند را می نکنید. حسادت بیچاره می 

 بندد حسادت. به آدم می 

 آید:جا می گوید که در هر وضعیتی هستی رو به او بکن، ولو دور هستی. این آیه از اینپس بنابراین می 

 كنُْتُمْ   مَا  وَحَيثُْ  ۖ    الْحرََامِ  الْمسَجِْدِ  شطَْرَ  وَجْهكََ  فَولَ ِ  ۖ    تَرضَْاهَا  قِبْلَةً  فَلنَُولَِّينََّكَ  ۖ  »قَدْ نَرَىٰ تَقلَُّبَ وَجهْكَِ فِي السَّمَاءِ  
 « . يَعمَْلُونَ عَمَّا بِغَافلٍِ اللَّهُ  ومََا ۖ  حَقُّ مِنْ ربَ ِهِمْ  الْ اَنَّهُ  لَيعَْلَموُنَ الْکِتَابَ اُوتُوا الَّذيِنَ  واَِنَّ ۖ    شطَْرَهُ وُجوُهَکُمْ فَوَلُّوا



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 86صفحه:                                                     برو به فهرست  

را به اطراف آسمان مى  را به »نگريستنََت  گردانيم. پس روى به جانب پسندى مى اى كه مى سوى قبله بينيم. تو 
دانند كه اين دگرگونى به حق و از جانب  مسَْجِدُالْحَرام كن. و هرجا كه باشيد روى بدان جانب كنيد. اهل كتاب مى 

 كنيد غافل نيست.« چه مى است. و خدا از آن پروردگارشان بوده 

 ( ۱۴۴(، آیهٔ ۲)قرآن کریم، سورهٔ بقره )

پسندی  ای که می سوی قبله بینیم. تو را به خوانم. »نگریستنت را به اطراف آسمان می هم می  جا نوشتند دیگر من این

مان آن خواهد بود.  کنیم، قبله ها بوده، الآن فضا را باز می مان همین همانیدگی گردانیم«، یعنی ما تا حالا قبله می 

شده. »و هرجا که باشید«، یعنی در هر  جا یعنی فضای گشوده »پس روی به جانب مسجدالحرام کن.« در این

وضعیتی که باشید در ذهن »روی بدان جانب کنید.« یعنی فضا را باز کنید رو به خدا و خداوند کنید. »اهل کتاب  

است.« هر کسی از دانش اصلی خبر داشته باشد،  دانند که این دگرگونی به حق و از جانب پروردگارشان بودهمی 

داند که  داند و می گوید خبر داشته باشد، فضا را باز کرده باشد، این دگرگونی را به حق می علم »مِن لدَُن« می از  

شده. »و خدا  صورت فضای گشودهها به پرستش خداوند به از جانب خداوند است. دگرگونیِ پرستشِ همانیدگی 

بیند، فضا را باز کنید، آن را هم  کنید غافل نیست.« یعنی این لحظه اگر همانیدگی بپرستید، آن را می چه می از آن 

سوی یک سرنوشت بد که در  روید به روید، فضا را ببندید، می سوی او می بیند، فضا را باز کنید، خب شما بهمی 

 ذهن رخ خواهد داد. 

 چون خَری در گِل فُتَد از گامِ تیز
 به دَم جُنبد برایِ عزمِ خیز دَم

 ( ۳۳۵۵)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 جای را هموار نَکْند بهرِ باش 
 دانَد او که نیست آن جایِ معاش

 ( ۳۳۵۶)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 : زندگی معاش 
           

 ست حس ِ تو از حس ِ خر کمتر بُده
 ها بَرنَجَستکه دلِ تو زین وَحَل

 ( ۳۳۵۷)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 : گِل و لای که چهارپا در آن بمانَد.وَحَل
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 87صفحه:                                                     برو به فهرست  

کار کند؟ از  جنبد که چه لحظه می بهگوید اگر خری تند برود، با عجله برود و پایش بلغزد بیفتد به گلِ، لحظه می 

خواهیم  جا می آید که تو گلِ جا را درست کند و بگوید که ما دیگر افتادیم تو گل اینتوی گلِ بیاید بیرون و نمی 

 جا را درست کنیم صاف و صوف کنیم.  زندگی کنیم، بهتر است این 

خواهیم  کنیم، نمی ذهنی جا را صاف و صوف می ها در من ها، ولی توی همانیدگی ما هم افتادیم تو گل همانیدگی 

جا »جای  گوییم این خواهیم بیاییم بیرون. می جا بیاییم بیرون. از توی فضای درد و همانیدگی نمی بجنبیم و از این 

 معاش« است، زندگی است. معاش یعنی زندگی. 

که حیوان ابتدا گفت که اگر ما فضا را باز  حالی حس ِ ما از »حس ِ خر« کمتر است، یعنی حس ِ حیوان کمتر است. در

کند و ما اش را به ما ارائه می کند، یعنی بهترین خدمتش را، بهترین همکاری کنیم، سوزن طلایی را به ما ارائه می 

رود، »سوزن« ما هستیم،  گوید میکند. »رشته« دنبال »سوزن« می آید کمک می گیریم او به ما می هر تصمیم می 

 ها هستند. »رشته« آن 

خواهد بیرون های همانیدگی نمی که مرکز ما دل ما از این گلحس ِ ما از »حس ِ خر« حیوان کمتر است، برای این 

با سبب  این همانیدگی  و در  این سازی می بیاید.  باید  اجازه بدهید من  بمانم، نمی گوییم  بیایم،  جا  بیرون  توانم 

 لای و به این دردها و درد پخش کردن.  و احتیاج دارم به این گل 

 کُنی در وَحَل تأویلِ رُخصَت می
 خواهی کز آن دل بَرکَنیچون نمی

 ( ۳۳۵۸)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 : گِل و لای که چهارپا در آن بمانَد.وَحَل
 جا یعنی توجیه کردن موضوعیتأویل: در این 

           
 کاین رَوا باشد مرا، من مُضْطَرم 
 حق نگیرد عاجزی را، از کَرَم

 ( ۳۳۵۹)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 مُضطَْر: بیچاره، درمانده 
           

 ستت، تو چون کفتارِ کور خود گرفته
 این گرفتن را نبینی از غُرور 

 ( ۳۳۶۰)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 88صفحه:                                                     برو به فهرست  

های توهمی خودت، برای  سازی جا بمانم با سبب گویی به من اجازه بده اینکنی و می سازی میدر توی گلِ تو سبب 

که من  گویی این برای من رواست، برای اینهای همانیدگی و بعد هم می خواهی دل بکَنی از این گلکه نمی این

اضطرار دارم. من اضطرار دارم در این وضعیت بمانم، این باورها را نگه دارم، این وضعیت را نگه دارم و خداوند 

گیرد. نه، خداوند خودش شما را عاجز کرده که بفهمی که با عاجز »گُزیده مُعجزی«  »عاجزی« مثل من را نمی 

گذارند، ها را در مرکزت نمی است. عجز هم زنجیری است که او بر پایت نهاده، گرفتار کرده که تو بفهمی که این 

 سازی کنی که حتماً باید تو این گِل من بمانم.  ه تو سبب ک نه این

گیرد، نه! گرفته تو را و چون تو مثل »کفتار کور« که خودش  گویی خداوند عاجزی مثل من را از بخشش نمی تو می 

 بینی. بعد هم این چند بیت: درَد، این گرفتن را از »غرور« و کبر نمی و دیگران را می 

 گُوَند: این جایگه کفتار نیست می
 از بُرون جویید، کاندر غار نیست 

 ( ۳۳۶۱)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 نهند گویند و بندش میاین همی
 آگهند گوید: ز من بیاو همی

 ( ۳۳۶۲)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 گر ز من آگاه بودی این عَدُو 
 کِی ندا کردی که این کفتار کو؟ 

 ( ۳۳۶۳)مولوی، مثنوی، دفتر دوم، بیت 

 عَدوُ: دشمن 
             

که کفتار یک توهم  گوید. برای اینگوید در بارگاه ما »کفتار« نیست، راست هم می گویند خداوند هم می بزرگان می 

ذهنی  عنوان من نوری است. اگر کفتار باشد در بیرون از ماست. خب بیرون از خداوند است کفتار دیگر، ما به 

 بیرون از خداوند هستیم »کاندر غار همانیدگی« نیست. 

این بزرگان و خداوند می  را می جا ما کفتار نمی گویند در  این  و  نیافریدیم.  والله ما کفتار  »بند«  بینیم  و  گویند 

ذهنی چون از این بارگاه، از این عنوان کفتار من گوید از من آگاه نیستند. خب ما به نهند به کفتار و کفتار می می 

ایم به زمان مجازی و به فضای مجازی، این فضای  همانش با چیزها که افتاده ایم بافضای یکتایی خارج شده



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 89صفحه:                                                     برو به فهرست  

گوییم ما را جا کفتار نیست، ما هم می گوید این مجازی و زمان مجازی داخل خداوند نیست، درنتیجه خداوند می 

 کنید؟  گیرند، ولی خروج از این فضا خودش گرفتاری است. توجه می بینند، بنابراین ما را هم نمی نمی 

داند  جا کفتار نیست؛ نمی گوید از من آگاه نیستند. خدا هم گفته اینگوید کفتار می ذهنی می »او همی گوید« من 

گوید اگر از من آگاه بودند، یعنی این دشمن در این  ذهنی شدن یعنی گرفتاری. می که اصلاً صِرفِ کفتار شدن، من 

جا کفتار نیست،  گوید این جا کفتار نیست؟ خداوند میمورد بزرگان، خداوند اگر از من آگاه بودند، چرا گفتند این

این توهم است، ما باید فضا را باز کنیم برویم به آن فضایی که  من  ذهنی توهم است، چرا؟ تا ما بفهمیم که 

 جا کفتار نیست.  گوید آن می 

گوید من خار نکاشتم، من اصلاً  جا »خار« نیست، تو کفتار شدی، خار شدی، تو خار را کاشتی. خدا می گفته این

جا بهشت است. تو »خارجو« شدی، از فضای من خارج شدی، »خارجو« شدی. در »بهشت«  خواهم، این خار نمی 

کنی خار را، خار باش، کفتار  کنی، خودت خار شدی خودت هم تجربه می اگر خار بجویی فقط خودت را پیدا می 

خواستم تو درد داشته باش، خودت را بِدرَ دیگران را هم بِدَر، ولی من کفتار نیافریدم، من خار نیافریدم، من نمی 

که ما باید فضا را باز کنیم، از این فضای ذهن بپریم بیرون به این فضای  باشی. حالا همهٔ این چیزها یعنی این 

 شده.گشوده

دانید که درویش دنبال گنج بود و  خواهم بقیهٔ قصهٔ درویش را بخوانم. یادآوری کنم. می اما اجازه بدهید من می 

 خوانم. شاءالله می اش را ان روم بقیه کنم و بعد می این مثنوی را خواندم. چند بیت یادآوری می  ۱۰۴۴در برنامهٔ 

طور که این امیر هم که ابراهیم اَدْهَم را  آن درویش بالاخره که گنج را پیدا نکرد، متوجه یک چیزی شد، همین 

افتاد، دیدیدتماشا می  برایش  اتفاقی  این کرد وقتی فتح باب شد، یک  را که دیوانه شد و خراب شد. همهٔ  ها 

 خواندم. 

ایم ذهنی کار کرده نهایت و ابدیت خداوند با من ایم، یعنی زنده شدن به بیجوی گنج حضور کرده وما هم که جست 

و آن هاتف گفته بود که تو کمان را آماده کن، کمان خودت هستی و آماده باش تیر را در کمان بگذار و نینداز.  

اندازیم، یعنی »ما کمان و تیراندازش خداست«، ولی ایشان تیر را گذاشته بود در کمان تا زور داشت کشیده  ما می 

جا را بکَند و گنج را پیدا کند و این کار را  بود، انداخته بود و گنج را پیدا نکرده بود. قرار بود هرجا بیفتد، آن 

چیزها    این ذهنی کرده بیهوده بوده و  کرده بود، پیدا نکرده بود گنج را. بالاخره متوجه شده بود هر کاری که با من 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 90صفحه:                                                     برو به فهرست  

طوری  اش را بخوانیم. پس درویش اینشاءالله بقیهکنم و بعداً انها را یادآوری می گفت. من اینرا به خودش می 

 گوید: می 

 گفت آن درویش: ای دانایِ راز 
 تاز از پیِ این گنج کردم یاوه
 ( ۲۲۸۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 کند. تاز: کسی که بیهوده دوندگی می یاوه
           

 تَگی دیوِ حرص و آز و مُسْتَعجِل
 نی تَاَنّی جُست و نی آهستگی 

 ( ۲۲۸۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 
 آز: طَمَع 
 ذهنی است.  منٔ تگَی: به شتاب دویدن، مراد عجله مُسْتَعجِل 
           

 ای نندوختممن ز دیگی لقمه
 کف سیه کردم، دهان را سوختم 

 ( ۲۲۹۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 
 تَگی: به شتاب دویدن. کند. آز: طمع. مسُتَعجلِتاز: کسی که بیهوده دوندگی می یاوه 

همه  اید پس از اینخواهیم یادآوری کنیم ببینیم شما هم متوجه شده پس آن درویش متوجه این چیزها شد. می 

ذهنی دانای  عنوان من گویید که ای خداوند، من بهاید می ذهنی برای پیدا کردن گنج درون آیا الآن نشسته کار با من 

 ذهنی نهایت و ابدیت تو بیهوده دویدم، یعنی با ذهن فکر کردم و با من راز نیستم؟ از پی این گنج حضور یا بی 

ها بود و آز بود، ذهنی من دیوِ زیاد کردن همانیدگی هم عمل کردم و در من یک »دیو حرص« بود، یعنی همین من 

اره  اصطلاح این گردونهٔ تن را کنُد کرد و نه پ ذهنی و این دیو نه به ها و عجلهٔ من یعنی خواستنِ زندگی از همانیدگی 

های  جا چرخیدم دور خودم، تو خودم چرخیدم و از این دیگ کرد، نه ایستاد هیچ موقع، دائماً این را چرخید، در آن 

جایم سیاه شد، دستم سیاه شد و  رفتم هیچ غذایی نخوردم، ولی همه سوی خدا می وسیلهٔ ذهن بهذهنی که من به 

درد کشیدم. پس شما می یعنی خیلی  به هیچ دهانم هم سوخت،  و  با ذهنش عمل کرده  درویش  این  جا  بینید 

 و: نرسیده. 

 نیستم اومیدوار از هیچ سو
 گویدم: لا تَیْاَسُواوآن کَرَم می

 ( ۴۷۴۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 91صفحه:                                                     برو به فهرست  

 لا تیَْاَسُوا: نومید مشوید. 
           

طور گفته  گوید ناامید نباش. به شما هم همین کننده، خداوند می الآن دیگر امیدوار از سوها نیستم و آن بخشش

 شود.می 

 آن گِرِه کاو زد، هَمو بگْشایدش 
 مُهره کاو انداخت، او بِربایَدشَ 

 ( ۲۲۹۳)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

مُهره   فهمید گرهٔ ذهنی را او زده، یعنی خداوند زده، او خواهد گشود. او بالاخره این درویش فهمیده شما هم می 

کند و باید او  صورت گره، او باز می وجود آورده به ذهنی را بههویت کرده، من را انداخته، اول ما را با ذهن هم 

نرد اندازد صفحهٔ تختهذهنی مهره را برندار بازی بکن، »مُهره کو انداخت« آن کسی که مُهره می بازی کند تو با من 

گوید.  ها را درویش به خودش می یا شطرنج او باید بازی کند، یعنی او باید فکر کند، شما باید فضا باز کنید. این 

 گیرید. شما هم دارید یاد می 

 کو هنر؟ کو من؟ کجا دلْ مُستَوی؟ 
 همه عکسِ تو است و خود توی این 

 ( ۲۲۹۷)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 و درست  مُستَوی: راست 
           

ذهنی است، من اصلی  بالاخره ما فهمیدیم پس از مدتی با ذهن عمل کردن آقا ما هنری نداریم! این منِ ما من

شناس نیست و این  شناسد، حق نیست. این دل ما آرامش ندارد، راست و درست نیست اصلاً، راه راست را نمی 

گشایی کردیم، »فتح  خرده فضا  گوییم، این یک گوید ها! ما هم همین را می فهمم الآن این درویش می را که من می 

از اینذهنی هیچ باب« کردیم تو به ما دادی، وگرنه با من  را نمی کدام  دویدیم،  ذهنی هی می دانستیم. با منها 

های ما در ذهن هنر  های ما، دانستنرسیدیم. پس آن هنر هنر نبود، آن منم منم کردن جا نمی دویدیم به هیچ می 

ذهنی داشتم. الآن یک  شناس نبود، وقتی من شناس و حق یِ من نبود، دل من آرامش نداشت و راه نبود. من اصل

شده نباشد من این چیزها را ها همه انعکاس روی توست در من. تا فضای گشوده فهمم اینذره فضا باز شد می 

 فهمم. و: نمی 

 سان سُخُن گرچه آسانت نمود آن
 کِی بُوَد آسان رموزِ مِنْ لَدُن؟ 

 ( ۲۲۹۴)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 92صفحه:                                                     برو به فهرست  

 منِْ لَدُن: از جانبِ پروردگار 
           

رویم فضا را رانیم، می ها را می خب از این فضا همانیدگی  گویم خیلی الآن من فهمیدم درست است که در ذهن می 

خواهد، فضا را باید باز کنم من، با  وری می آید، ولی دانش آننظر آسان می شویم. بهکنیم به او زنده می باز می 

 توانم این کار را بکنم. دانش ذهن نمی 

یعنی علم که از   شویم که فضا باز نشود رموز علم »مِن لدَن«شود، ما هم متوجه می ها را درویش متوجه می این

از آنور می آن تا  نمی آید،  نیاید من  از منور علم  را  توانم  این چیزها  رها بشوم. درویش  با دانش ذهنی  ذهنی 

 فهمیم. فهمد ما هم می می 

 شب شکسته کَشتیِ فهم و حواس 
 یاس  خوف و نه امیدی مانده، نه نه

 ( ۲۳۲۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 یاس: یأس، ناامیدی 
           

ور. هر  رویم آن شود ما می جا یادتان است؟ دوتا نهنگ تعریف کرد یکی توی ذهن بود یکی فضا باز میشب در این

 عنوان هشیاری ذهنی. شویم بهکدام را ما متوجه نمی دو شب است، چون هیچ 

ماند، نه ترس و نه شکند، نه امید می شود »کشتی فهم و حواس« ذهنی من می شب بنابراین وقتی فضا باز می 

 ناامیدی. 

 ای که بود.  کنم از آن قصه نکاتی را برای شما بازگو می 

آییم جا که می شده بود رفتیم دیدی که چیزهای ذهنی فراموش شد. بعد از آن بعد در این شبی که فضای گشوده 

آییم به داخلِ نهنگ ذهن. پس دوتا  شده می ور، صبح وقتی که دیگر از داخل نهنگِ فضای گشوده صبح به این 

روی  کنی می کند فضا را باز می ها هم صبح است. مولانا تعریف می شب است یا دوتا نهنگ است. فاصلهٔ بین این 

روی توی ذهن، در ذهن  آیی بیرون میجا می شود، بعد از آن جا تغییر و تحول ایجاد می آن تو، خبر نداری آن 

گوید یک بار »فتحِ باب« شد و شب حضور، شب فضای دوباره همانیدگی هست و ایجاد درد هست ولی مولانا می

جا »الَسَتیّ و بَلیٰ« گفتی یعنی خداوند گفت تو از جنس من هستی؟ خودش هم گفت  آن  گشوده شما، شما را بلعید 

دانی که ای، می آییم داخل شب ذهن این را دیگر فهمیده شوید به یک چیزی که وقتی می »بله« و شما هشیار می 

 گوید: توانی به او وصل بشوی. پس میجا تنها نیستی خداوند با تو است با فضاگشایی می این



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 93صفحه:                                                     برو به فهرست  

 هر شبی تدبیر و فرهنگم به خواب 
 گردد ز آب همچو کشتی غرقه می

 ( ۲۲۹۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 مانم و نه آن هنرخود نه من می
 خبرتن چو مُرداری فتاده بی
 ( ۲۲۹۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 تا سَحَر جملهٔ شب آن شاهِ عُلیٰ 
 خود همی گوید اَلَستیّ و بلیٰ 

 ( ۲۳۰۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 عُلیٰ: بلندمرتبه 
           

باز می  فرهنگ ذهنی شود که می شود آن شب می پس وقتی فضا  تدبیرِ  یکتایی،  به خواب  روم داخل فضای  ام 

ذهنی و نه هنرهای  عنوان من مانم یعنی به شود در آب هشیاری زندگی. نه من می رود، مانند کشتی غرقه میمی 

رود  ماند. این هشیاری می خبر میام مانند مردارِ بی ذهنی است حتی تن جسمی ذهنی، این تن من هم که همین من 

ور و تا سحر، سحر کیِ است؟ سحر موقعی است که دوباره من بیایم به این تن. »تا سَحَر« همهٔ شب آن  به آن 

ما خود می  یعنی خداوند در  عُلیٰ«  و بلیٰ« می »شاهِ  »الَسَتیّ  بلیٰ« می گوید  و  »الَسَتیّ  تو  گوید  پروردگار  گوید من 

گوید من پروردگار تو هستم، این تغییر و تحول ما  گوید »بله« هی می هم به نمایندگی از ما می هستم؟ خودش  

 آید در ما. بعد: است در آن فضا، یک مقدار زیادی هشیاری به وجود می 

 گو؟ جمله را سیلاب بُرد کو بَلیٰ
 یا نهنگی خورد کُل را، کِرد و مُرد 

 ( ۲۳۰۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 کِرد و مُرد: هیچ و پوچ 
           

 صبحدم چون تیغِ گوهردارِ خَود 
 از نیامِ ظلمتِ شب برکَنَد 

 ( ۲۳۰۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 غلافِ شمشیر  نیام: 
           

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 94صفحه:                                                     برو به فهرست  

 آفتابِ شرق، شب را طی کند 
 ها را قی کند این نهنگ آن خورده

 ( ۲۳۰۳)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 قی کردن: خورده را از دهان بیرون آوردن، استفراغ کردن 
           
گوید ذهنی هی می گویند هیچ هم فایده ندارد، من گو« کجا؟ یعنی آن کسانی که در ذهن »بلیٰ« می ٰ گوید الآن »بَلی می  

شده هم خود  »بَلیٰ« دیگر، فایده ندارد این. باید فضا را باز کنی با فضاگشایی بگویی »بله« در فضای گشوده 

گوید »بله«، دیگر ذهن وجود ندارد. خودش،  گوید من پروردگار تو هستم؟ هم هم می زندگی است که هم می 

مصرف را »کرِد  کند زندگی. »کو بَلیٰ گو؟« همه را سیلاب بُرد یا نهنگی این چیزهای بیخودش را دارد بیدار می 

آن  وقتی  ولی »صبحدم«  برُد.  را  همه  را خورد  مرُد«  نمی و  یکتایی.  جا  نهنگ شب  داخل  در  ما،  بمانیم  توانیم 

ون این من اصلی ما »تیغِ گوهردار خَود« همان امتداد زندگی، همان »الَسَت« ما از »نیامِ ظلمتِ شب«  »صبحدم« چ

کند شده برهد خودش را برکَند، در این صورت آفتاب شرق، خداوند شب را تمام می خداوند شب فضای گشوده 

کند. یعنی  ها را قی می شده و آن نهنگ تمام خوردهبرای ما، آن نهنگ که ما را بلعیده بود، نهنگ فضای گشوده

ور. ما دوباره  آورد به این ور درست کند دوباره میهای ما را که برده بود آن مصرف را، همانیدگی همان چیزهای بی 

 کنیم؟  کار می چه 

کِرد و مُرد یعنی هیچ و پوچ. نیام: غلاف شمشیر. قی کردن: خورده را از دهان بیرون آوردن، استفراغ کردن. پس  

جا ما را  بلعد آن دفعه ما را می شده است یکبینید دوتا شب است یا دوتا نهنگ است، یکی فضای گشوده می 

بلعد همین نهنگ  چیز را. دوباره این یکی نهنگ می کند همه توانیم. قی می جا نمی اش آنکند ولی همه درست می 

 ذهن است. درست است؟ 

 رَسته چون یونس ز معدهٔ آن نهنگ 
 منتشر گردیم اندر بو و رنگ 

 ( ۲۳۰۴)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 خلق چون یونس مُسب ِح آمدند 
 کاندر آن ظلمات، پُرراحت شدند 

 ( ۲۳۰۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

شویم دوباره  رهیم و منتشر می »رَسته چون یونس ز معدهٔ آن نهنگ« از معدهٔ نهنگ شب که ما را بلعیده بود می 

ذهنی ما را بلعید  ایم »مسُب حِ« بودن را مانند یونس. یعنی حتی الآن من در بو و رنگ در ذهن. ولی الآن یاد گرفته 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 95صفحه:                                                     برو به فهرست  

توانیم داخل این نهنگ هم تسبیح بگوییم فضا را باز کنیم و در ظلماتِ شب ذهن ایم که می در داخل ذهن فهمیده 

 راحت بشویم. درست است؟ 

 هر یکی گوید به هنگامِ سَحَر
 چون ز بطنِ حُوتِ شب آید به در 

 ( ۲۳۰۶)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 بطنِ حُوت: شکمِ ماهی 
           

 کای کریمی که در آن لیلِ وَحِش 
 گنجِ رحمت بنْهی و چندین چَشِش 

 ( ۲۳۰۷)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 وَحِش: مهَیب، ترسناک
           

 سبک  چشم، تیز و گوش، تازه، تن
 از شبِ همچون نهنگِ ذُوالْحُبُک 

 ( ۲۳۰۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 هاذوُالحُْبکُ: دارای راه 
           

بینید ها، پس می ایم. حوُت یعنی ماهی، هر یک از انسان آییم، یک مقدار بیدار شده ور میپس بنابراین وقتی از آن 

گوییم  جا »الَسَتیّ و بلیٰ« می بلعد آن کنید نهنگِ شب یکتایی ما را می که کار به این ترتیب است شما فضا را باز می 

بلعد ما را، وقتی از »حُوت« یعنی ماهی، ماهیِ  شویم دوباره این یکی نهنگ می شود. وقتی منتشر می یک تبدیلی می 

دهد که ای کریمی، یعنی ای خداوندی که در آن شب آییم، این بینش به ما دست میشب فضاگشایی بیرون می 

ای و چندتا مزهٔ همانیدگی، الآن دیگر چشم من تیز و گوشم تازه و تن سبک  وحشتناک ذهن، گنج رحمت گذاشته 

دانید این »ذُوالْحُبُک« از آیهٔ  ها است. می ده. از کجا؟ از شب همین فضای یکتایی که نهنگی است که دارای راه ش

شده است. پس ها در همین آسمان فضای گشوده ها است. خلاصه، راهقرآن است، یعنی آسمانی که دارای راه

جا رفتیم ما یک مقدار بینش پیدا کردیم الآن در داخل نهنگ ذهن ما فهمیدیم که چاره داریم. چاره این است  آن

 های همانیدگی بگذریم. درست است؟ ها و مزه توانیم فضا باز کنیم و از این چشَِش که ما هر لحظه می 

 با کَفَش نامُسْتَحِق  و مُسْتَحِق  
 مُعْتَقانِ رحمتند از بندِ رِق  

 ( ۲۳۱۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 96صفحه:                                                     برو به فهرست  

»به بركت دست بخشندهٔ الهی، سزاواران و ناسزاواران هر دو به رحمت او از بند ذلّت و بندگیِ شهوات خواهند  

 رَست.« 

 مُسْتحَقِ : سزاوار، مستوجب 
 ای که از قید بندگی رهیده باشد. مُعْتقَ: آزادشونده، بنده 

 رِق : بندگی 
           
ذهنی بگوید شما سزاوار هستید چه ناسزاوار، ما از بند همانیدگی، از بندِ بندگی به  این هم فهمیدیم که چه من  

می  ما  ذهنی  بندگی  چیزهای  از  بندگی.  یعنی  رِق   آزادشونده.  مُعْتَق:  سزاوار.  یعنی  مسُتَْحِق   بشویم.  آزاد  توانیم 

ذهنی ما را گول بزند توانیم آزاد بشویم و این بستگی به این ندارد که منها ما این را یاد گرفتیم که می همانیدگی 

بگوید که تو اوه، سزاوار نیستی، تو »مسُْتحِق « نیستی. تو باید این کار را بکنی، آن کار را بکنی، تو در گذشته گناه  

 خوانم: کردی، تو این همه اشتباه کردی، نه. این را هم می 

 ست چون کَفَم زین حل  و عقدِ او تُهی
 ای عجب این مُعْجِبیِّ من زِ کیست؟ 

 ( ۲۳۲۷)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 حل  و عقد: گشودن و بستن 
 مُعجِْبی: خودبینی، کبر 

           
 دیده را نادیده خود انگاشتم
 باز زنبیلِ دعا برداشتم
 ( ۲۳۲۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 چون الف چیزی ندارم، ای کریم
 تر از چشمِ میم جز دلی دلتنگ

 ( ۲۳۲۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

ذهنی از  عنوان من گوید که من به فهمیم، این درویش فهمیده. می حالا این را هم فهمیدم. ما هم الآن داریم می  

توانم  ذهنی سهمی داشتم نه در حلش، نه هم می این گره و گشودن آن دستم تهی است، نه من در گره زدن این من 

 ذهنی حل کنم. با من 

کسی است و از چیست؟ یعنی ما الآن داریم    کنم این خودبینی و کبر من از چه پس »ای عجب« الآن تعجب می 

آید پس این همه خودخواهی و کبر و غرور از کجا آمده؟ داریم گوییم ما که عاجزیم، از دستمان چیزی برنمی می 

فهمیم که ما چشم داشتیم، چشمِ عدم داشتیم. این را چشم ذهنی کردیم که کور است.  شویم. ما الآن می متوجه می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 97صفحه:                                                     برو به فهرست  

اصطلاح هر انسانی که عاشق چیزها است کر و کور است »دیده را نادیده خود انگاشتم« یعنی  هر چیزی که به 

تقصیر خودم بوده. بنابراین چون تقصیر خودم بوده الآن من »زنبیلِ دعا برداشتم«، زنبیل دعا برداشتم هرجا که  

کنم. دعا یعنی خواستن  کنم، یعنی دعا می گوید زنبیل دعا یا دعا یا پناه بردن به خرقه، یعنی فضاگشایی می می 

خداوند، خواندن خداوند، فقط با فضاگشایی میسر است و مانند »الف« چیزی ندارم ای خداوند که کریم هستی  

 اما یک چشم تنگ دارم مانند »میم«. درست است؟ 

 این الف وین میم، اُم ِ بودِ ماست 
 میمِ اُم تنگ است، الف زو نَرگداست 

 ( ۲۳۳۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 جا مراد فقير حقيقى است. حيا، در ایننَرگدا: گداى سمج، گداى بى 
           

 ست آن الف چیزی ندارد، غافلی
 ست میمِ دلتنگ، آن زمانِ عاقلی

 ( ۲۳۳۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 در زمانِ بیهُشی، خود هیچْ من 
 در زمانِ هوش، اندر پیچ من 

 ( ۲۳۳۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

شود »امُ ِ« یعنی مادر. من فهمیدم  الآن فهمیدم یک الف هستم که لخت است یک دانه هم »میم« هستم و این می 

نظر بودم. ولی من  نظر است، یعنی من هم تنگ ذهنی »میم« است که روزنش تنگ است. تنگ که این گره، من 

ذهنی این دوتا من را باید بزایاند به تو تبدیل کند. ولی یک چیزی هم یاد  عنوان امتداد خدا لُخت و این من به

ذهنی تنگ است به این علّت است که »الف« گدای سِمج شده، از جهان  گرفتم که این میم، چشم میم یعنی من 

می  همانیدگی چیزی  از  بودم  سِمج  حالا گدای  تا  من  هستم،  »الف«  من  شدم که  بیدار  الآن  زندگی  خواهد.  ها 

زندگی ندارند. از این گداییِ جهان دست برداشتم. »الف« الآن فهمیده که چیزی    هاخواستم الآن فهمیدم آن می 

ذهنی را  دیده و میمِ دلتنگ موقعی است که ما عقل من ها می ندارد تا حالا غافل بوده، چون برحسب همانیدگی 

هوش هستم یعنی هوش ذهنی  عنوان آن درویش یا خودم زمانی که بیبینم وقتی الآن فهمیدم به داریم و من می 

بینم،  ذهنی می چیز است یعنی خدا، اما در زمان هوش ذهنی که با چشم تنگ من ندارم هیچ هستم. این هیچ همه 

 در پیچش ذهن هستم و این هم دیدیم دعا کرد که: 

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 98صفحه:                                                     برو به فهرست  

 هیچِ دیگر بر چنین هیچی منه
 نامِ دولت بر چنین پیچی منه 

 ( ۲۳۳۳)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 خود ندارم هیچ، بِهْ سازد مرا
 که ز وَهمِ دارم است این صد عَنا 

 ( ۲۳۳۴)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 بِهْ: بهتر 
 عَنا: رنج 
           

 در ندارم هم تو داراییم کن
 رنج دیدم، راحت افزاییم کن

 ( ۲۳۳۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

شوم نگاه  نظر میها را پیدا کرده که ای خدا من وقتی با ذهن که »میم« است، تنگ است تنگ این درویش این

  ها بروند، این کنم این دارم و ول نمی شوم نَرگدا. دست از همانیدگی برنمی عنوان »الَسَت« امتداد تو می کنم به می 

اندازند.  ها من را در پیچ می که این همانیدگی ام و وقتی در این حالت هستم در پیچ هستم. برای اینرا فهمیده 

اصطلاح »گرداب تن«، گرداب تن. من الآن فهمیدم »نامِ دولت« را بر گرداب تن ندهم، در  امروز هم گفتیم این به 

چیز  عنوان »اَلف« امتداد خدا هیچ بختی نیست. من الآن فهمیدم بهپیچاپیچ ذهن نیفتم این دولت نیست این نیک 

ها یار من  کنند این ها حال من را خوب می کردم ایناست که فکر می   ندارم که حال من را خوب کند. این غافلی 

تواند داشته باشد از این وهم بود که  هستند، این وهم بوده. از وهمِ داشتن است که »الف« امتداد خدا چیزی می 

 همه درد به من غالب شد. این

چیز ندارم تو با ثروت خودت، غنای خودت، من  گویم هیچکه لخت هستم، همین می خواهم درحالی الآن از تو می 

گفت: »چون همه  چیز ندارم این همانیدگی، غزل هم هست که می گویم هیچ که می حالی را دارا کن. »در ندارم« در 

این  ماندیم«  تنها  و  رفتند  ما  می یاران  و همانیدگی ها کمک  تقلبی  یاران  ندارم«  کند  »در  بروند.  را رها کن  ها 

های  دهی یعنی. من در ذهن در پیچش فهمم که دارایی را تو می که ندارم الآن، تو دارایی به من بده. می حالی در

ذهن، رنج دیدم زیاد. با ذهن عمل کردم فکر کردم، وقت تلف کردم، درد ایجاد کردم، تو حالا بیا فضا را باز  

 حت افزایی کن. کنم را می 

                یان بخش  سومپا               



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 99صفحه:                                                     برو به فهرست  

اش کار کرده بود، با ذهنیها با من به داستان درویش صحبت کردیم که دنبال گنج حضور بود و مدت امروز راجع 

ها و افتادن در توهم و با فکرهای توهمی در  ها و حفظ همانیدگی ذهنی و زندگی خواستن از همانیدگی عجلهٔ من 

دفعه نهایت و ابدیت خداوند زنده بشود. و یک خواست به بیگشت، می عالم مجاز، یعنی در ذهن دنبال خدا می 

وسیلهٔ ذهن است  شده بهمتوجه شد که کار با ذهن فایده ندارد، ذهن دارای دانش حادث است، چیزهای ساخته 

 آید.شده می آید، از طریق فضای گشوده ور می و ایشان به دانش »مِن لدَُن« احتیاج دارد و این دانشی که از آن 

ای نداشته و از  و متوجه شد که همهٔ کارهایش در ذهن غلط بوده و جز سیاهی و آلوده به درد و گناه، هیچ فایده 

چیز عایدش نشده. و همین ناامیدی از کار ذهن و زندگی خواستن از چیزهایی که در مرکزش گذاشته  گنج هیچ

طوری بود »چون همه یارانِ ما رفتند و تنها  بود که امروز در غزل با عبارت یاران »همه یاران« یاد شد. غزل این

ها را با ذهن تجسم کرده  گفت یارم هستند و اینماندیم« متوجه شد این چیزهایی که در مرکزش گذاشته بود و می 

 ذهنی درست کرده بود و از دانش ذهنی استفاده کرده بود، این غلط بوده. بود، بر اساسش من 

خب از این تجربه و آموزش این درویش، شما هم حتماً چیزی یاد گرفتید که این در مورد همهٔ ما صادق است. و  

ها صادق  گوییم در مورد همهٔ انسان غزل هم »چون همه یارانِ ما رفتند« با »ما« شروع شد، یعنی هرچه که می 

سازی بیهوده با  ها هشیاری جسمی دارند. هشیاری جسمی، هشیاری ذهنی است که یک سبب است. همهٔ انسان 

کند، براساس سِحر است،  ذهنی ایجاد می کند و این عقل جزوی است، این عقلی است که من های ذهنی می سبب

کژبینی است و این فایده ندارد. این را این درویش فهمید و یک جورهایی به ما هم فهماند. و آخرسر گفت که در  

بینم، این واقعاً هیچ است،  ذهنی می صورت من بینم و بهین چیزی که من در ذهن می ایم که اجا ما ایستاده این

چیز است. بنابراین در  همه  چیز ندارد. ولی اگر من فضا را باز کنم به تو زنده بشوم، این هم هیچ است و این هیچ

 دعایش گفت که: 

 هیچِ دیگر بر چنین هیچی منه
 نامِ دولت بر چنین پیچی منه 

 ( ۲۳۳۳)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

کنم، من گوش به زنگ  خواهم و هر کاری هم از دستم بربیاید می گفت کار در ذهن »پیچ« است و من از تو می 

خواهم یک هیچی که واقعاً هیچ ارزشی ندارد، بر هیچی که تو است،  کنم. و نمی ام عمل نمی ذهنی هستم، من با من 

و اسم نیکبختی را بر    شودها در آن است، به آن تحمیل کنم، اضافه کنم. چیزی به من اضافه نمی همهٔ ارزش 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 100صفحه:                                                     برو به فهرست  

عنوان  توانم بچسبم. و من بهعنوان امتداد تو به چیزی نمی ام که من بهگذارم. و من فهمیده چنین پیچ من نمی 

 ها. چیز دارم، شادی، صنع، حس امنیت، فقط باید نچسبم به این غرض هیچ و امتداد تو همه 

کند، دهد، حال مرا خوب نمی »خود ندارم هیچ، بِهْ سازد مرا« یعنی هیچ چیزی در این جهان که ذهن نشان می 

صورت تو و امتداد تو ای خدا حالم همیشه خوب است. و اگر تصور کنم که چیزی دارم حال مرا  چون حال من به 

. که امروز خواندیم خارج از او اگر با  خوب خواهد کرد، این وهم است، این مجاز است، این خارج از تو است 

کنیم خودمان هستیم، خارج از خداوند  ذهنی که فکر می ها قرار بگیریم، دراثر همانش و ساختن یک من همانیدگی 

دریم، هم دیگران را. اصلاً خارج این فضا  شویم، هم خودمان را می شویم و گفت کفتار می باشیم، دچار پیچ می 

آید. حالا  جا می افتادن، یعنی گرفتگی، یعنی خدا ما را گرفته و این »صد عَنا« هزار درد از آن   قرار گرفتن یعنی گیر

 چسبم، تو حالا مرا دارا کن.  چیز نمی عنوان تو، به هیچ که من لخت شدم به

شوم کردم می شوم، فکر می ها، چیزهای ذهنی به خودم، دارا نمیوسیلهٔ اضافه کردن این همانیدگی من فهمیدم به 

خواهم فضا را باز  چیزم را بر باد داد، رنج دیدم، به درد افتادم. حالا من می و این فرض مرا تخریب کرد، همه 

اش هم  ها را خواندیم، بقیه خواهم. درست است؟ این ها را به من نشان دادی، حالا از تو راحتی میکنم، تو این 

 یک کمی اشاره کنیم. 

کرد که به چیزی نچسبد،  و شروع کرد به بدون همانیدگی بر در خداوند ایستادن، در حالتی که هی فضاگشایی می

فرم باشد. و شروع کرد نرم شدن، لطیف  لخت باشد یعنی الَسَت باشد، امتداد خدا باشد، از جنس هشیاری بی 

ها رفت و شروع  دانم«، آن حالتگفت »می شد می ذهنی بود، بلند می شدن، دعا کردن، التماس کردن. قبلاً من 

ذهنی فرق دارد که شما اگر پولتان  کرد به نالیدن و گریه کردن. این نالیدن و گریه کردن با نالیدن و گریه کردنِ من 

توانید شکایت کردن، ناله کردن، این ناله کردن مال ذهن است. ولی نالیدن و زاری دفعه گم شده، شما می یک

دانم، عاجزم در مقابل خداوند و مقاومت صفر در مقابل اتفاق تا فضا  که نمی لطیف شدن، این   کردن و نرمش و

 کند. ها ما را لطیف می دانم«، این دانیم »نمی که ما عمیقاً میباز بشود و این 

ذهنی گریه کنم، صدتا دریا گوید اگر من با مناست«. می   یی زآن زین دو صد جیحون بِهْ بعد هم گفت که »قطره 

ذهنی  های فراوان من هم باشد یا صدتا رودخانه هم باشد، اگر فضا را باز کنم گریه کنم، یک قطرهٔ آن معادل گریه 

 است.

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 101صفحه:                                                     برو به فهرست  

 است یی زآن زین دو صد جیحون بِهْقطره
 که بدآن یک قطره، انس و جن بِرَست 

 ( ۲۳۴۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

کنند، گریهٔ  ها که گریه می طور، آنگفت که آن بزرگان، البته حضرت رسول را مثال زد، بزرگان دیگر هم همین 

کند. درست است؟ و دیدیم  آید به این جهان، آن جهان را آزاد می ها هشیاری می ها که از طریق لطافت آن آن

 نهایت فضا را باز کرده بود. و:ها هم که آمدند بالا و در خدمت کسی بودند که بیماهی 

 چونکه باران جُست آن روضهٔ بهشت 
 چون نجوید آب، شوره خاکِ زشت؟

 ( ۲۳۴۳)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

خاکِ    گوید حالا که حضرت رسول یا بزرگان باران جستند یعنی شروع کردند به گریه کردن، من که »شوره می 

یعنی من من  باران بخواهم.  باید  آدمی مثل مولانا لطیف  زشت« هستم حتماً  اگر  از درد هستم، حالا  پر  ذهنی 

گوید من هیچ هستم، چطور من گریه نکنم؟ حتماً باید من هم این کار را  دهد، می شود و خودش را نشان نمیمی 

 بکنم. بعد هم آخرسر گفت که ای برادر دست از دعا کردن برندار.

 ای اَخی دست از دعا کردن مدار 
 با اجابت یا ردِ اویت چه کار؟ 

 ( ۲۳۴۴)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 نان که سَدّ و مانعِ این آب بود 
 بباید شست زود دست از آن نان می

 ( ۲۳۴۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 خویش را موزون و چُست و سُخته کن 
 زآبِ دیده نانِ خود را پُخته کن 

 ( ۲۳۴۶)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 سخُته: سنجیده و موزون 
           

گوید، تو شروع کن به دعا  گوید، به ما میسُخته: سنجیده، یعنی موزون. ای اَخی یعنی ای برادر، دارد به همه می 

دانید در مولانا یعنی شما فضا را باز کنید و خداوند در مرکز شما برای شما دعا کند، دعای  کردن. دعا هم می 

ذهنی فایده ندارد. »ای اخَی دست از دعا کردن مدار« یعنی فضا را باز کن، تو بخواه و کاری  صورت من شما به 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 102صفحه:                                                     برو به فهرست  

ذهنی دنبال اجابت یا اجابت  کند. اگر با من کند یا نمی ات بیایی ببینی حالا اجابت میذهنی نداشته باش که با من 

کنی. بعد، هر چیزی هم که در  ذهنی داری کار می کند، تو حتماً با من کند یا نمی نکردن، یعنی خداوند قبول می 

گیرد، شما دستت را از  ات را میگیرد، یعنی جلوی فضاگشاییصورت »نان« و جلوی این کار را می مرکز است به

خواهم،  کند در شما که این فضا باز بشود، بگو من این را نمی آن بشوی. یعنی هر چیزی که الآن مقاومت ایجاد می 

 دست از آن بردار.  

 نان که سَدّ و مانعِ این آب بود 
 بباید شست زود دست از آن نان می

 ( ۲۳۴۵)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

را، این در مرکز من باید باشد یا چسبیدم به    گویید لازم دارم این»نان« درواقع نماد هر چیزی است که شما می 

گذارد فضا باز بشود، در شما مقاومت ایجاد  گذارد شما دعا بکنید، نمی هستم به آن. نه، آن نمی   آن، وابسته 

خواهی زیاد کنی  کند. حرص یعنی زیاد کردن. وقتی شما یک چیزی را می کند، در شما حرص و طمع ایجاد می می 

ات زیاد بشود، حتماً طمع زندگی در او داری که این به من زندگی خواهد داشت. بنابراین فضا را باز کن  تا زندگی 

آید با وری که می شود این دانش آن خودت را با نظم زندگی موزون کن و فِرز باش و سنجیده کن. پس معلوم می 

 خوانیم: شده که بارها این بیت هم می هفضای گشود

 یربپذ نَفَخْتُ ز رُو  دهدَت جان او دَمِ
 است نه موقوفِ علل فَیکون   کارِ او کُنْ

 ( ۱۳۴۴)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 نَفخَْتُ: دمیدم. 
           

شود،  شود و آن مانع هم از مرکزتان برداشته می دارید، مقاومت و قضاوت صفر می سازی ذهنی برمی دست از سبب 

چه  می شما  خودتانکار  می   کنید؟  هماهنگ  این را  مثل  درست  زندگی.  با  فضای  کنید  نهنگِ  به  لحظه  هر  که 

جا و من را سُخته کن، سنجیده کن، فرز کن، چون من اگر چسبیدم  گوییم من را ببلع، من را ببر آن شده می گشوده

 توانم حرکت کنم.  ها سنگین شدم نمی به این

نهایت بکند یعنی  و »نان خود را پختن« یعنی اگر افتادیم در ذهن، هر کسی که، امروز هم دیدیم، فضاگشایی بی

پزد. ولی اگر در غورگی  نهایت و ابدیت خداوند زنده بشود، به مقصودش برسد، دارد نان خودش را می به بی



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 103صفحه:                                                     برو به فهرست  

دانید ذهنی بپزد، با دُردها بپزد، می ذهنی بماند، نه. و اگر بخواهد نانش را با من بماند انگور نشود، همین من

 دانید.  شود. درست است؟ این را که می شود فطیر می این پخته نمی 

 ی آن خمیرمایه گر تو خمیرِ تن را ب
 صد سال گرم داری، نانش فطیر باشد 

 ( ۸۳۹)مولوی، دیوان شمس، غزل  

 فطَیر: نانی که درست پخته نشده باشد.
           

تا آن نان بپزد. اگر بچه بزرگ  ای بریزد به هر کاری که می ور یک مایه یعنی باید فضاگشایی کنی، از آن  کنی 

طرفی، با دم ایزدی پخته  طرفی، با دانش آنکنی، تربیت کنی، حتماً آن نانت با فضاگشایی، با خمیرمایهٔ آن می 

شود، وگرنه پخته  وسیلهٔ باز هم او پخته می ذهنی بروی به فضای یکتایی، به شود. کل نان تو هم که از من می 

شود. این را درویش فهمیده، حالا ما هم به موازات درویش فهمیدیم. و الآن اگر این چیزها را فهمیده باشیم،  نمی 

 آید به او. آماده باشیم، دوباره از طرف زندگی پیغام می 

 را، و اعلام کردن از حقیقتِ اسرارِ آن«  »آواز دادنِ هاتف مر طالبِ گنج

 ( ۲۳۴۷)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 گوید. حالا ببینیم چه می 

 اندرین بود او که اِلهام آمدش 
 کشف شد این مشکلات از ایزدش 

 ( ۲۳۴۷)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 کاو بگفتت: در کمان تیری بِنِهْ
 کَی بگفتندت که: اندرکَش تو زِه 

 ( ۲۳۴۸)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 او نگفتت که کمان را سخت کش 
 در کمان نِهْ گفت او، نِهْ پُر کُنَش 

 ( ۲۳۴۹)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

بردن به اشتباهاتش بود و دیدید که    ها و پیها و لطیف شدن ها، دعا کردن گشاییاصطلاح فضا خب در این به

که خودم را دانای راز دانستم، جوری زیر بار رفت و گفت من دانای راز نیستم، دانای راز تو هستی و من از اینچه 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 104صفحه:                                                     برو به فهرست  

که مطمئن نبودم، یقین نداشتم، نگذاشتم تو  ذهنی عجله کردم و تأمل نکردم، به تو وصل نشدم، درحالی در من 

توانم این گره را باز کنم، دفعه نگفتم که این گره را کسی که زده باز کند من نمی   کار کنی خودم کار کردم، یک 

 هزاران بار سعی کردم گره باز نشد مسائلم حل نشد، باز هم ادامه دادم.  

کرد لطیف شده بود که دوباره به او پیغام رسید. »اندرین بود او« یعنی  حالا در همین افکار بود که، و گریه هم می 

خداوند   طرف  از  دوباره  بنابراین  و  داد  پیغام  دوباره سروش  آمدش«،  اِلهام  »که  بود  احوال  و  اوضاع  این  در 

دانست هنوز. که او به تو گفت یعنی هاتف به او گفته در کمان تیر  اش نمیذهنی مشکلش حل شد، یعنی من 

تیرانَدازش   و  کمان  »ما  کردن،  فکر  یعنی  انداختن  و  تیر گذاشتن  و  بینداز.  بکش  نگفت که  تو  به  او  بگذار، 

 خداست«. 

وسیلهٔ ذهن سعی کن، با ذهنت فکر بکن. پس فضا  او به تو نگفت که کمان را سخت کش، یعنی در فکر کردن به

کسی گفت تو سخت فکر کن؟    را باز کن زندگی تیر بیندازد یعنی فکر کند. فضا را ببند و سخت فکر کن، چه 

را نگفته بود. کِی بگفتت؟ گفت آماده   خودت تیر بینداز؟ خودت فکر کن؟ منقبض شو فکر کن؟ او که به تو این 

باش، در خانه باش، حواست به خودت باشد که او به صُنع و شادی در تو دست بزند، یعنی زندگی با فضاگشایی. 

پُر کنَُش«، دو بار   »نهِْ  نِهْ تیر را ولی نینداز.  او به تو گفت در کمان  او به تو نگفت که کمان را محکم بکش، 

های  صورت طوری خواندیم، به هْ گفت او«، گفت در کمان بگذار، نِهْ پُرش کن. بله این را ما این گوید، »در کمان نِمی 

گوید نِهْ. شما هم آمادهٔ تیراندازی هستید ولی خودتان این زه  اند، شاید این بهتر باشد. دو بار می مختلف خوانده 

 کشید، »ما کمان و تیرانَدازش خداست«.  را نمی 

کنید، با مقاومت، با ناله، با  بینید که چقدر الآن شما برای حل مشکلاتتان با ذهن همانیده فکر می و شما می  

 برید:کار می تان را به دهد هنر تیراندازی جا توضیح می اصطلاح اینشکایت، یعنی همین حالت که شما به 

 از فضولی، تو کمان افراشتی 
 صنعتِ قوّاسیی برداشتی

 ( ۲۳۵۰)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 كشى، تيراندازى با كمان قوّاسی: کمانگيرى، كمان 
           

 تَرکِ این سَخته کمانی رُو بگو 
 در کمان نِهْ تیر و، پر یدن مجو 

 ( ۲۳۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 105صفحه:                                                     برو به فهرست  

 طلب جا، میچون بیُفتد، بَرکَن آن
 زور بگذار و به زاری جو ذَهَب 

 ( ۲۳۵۲)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

 ذَهَب: طلا 
           

کشی، یعنی مهارت در تیراندازی. کمان افراشتن هم همین است، کمان  ذَهبَ یعنی طلا. قواّسی: کمانگیری، کمان 

ذهنی تو فضول بود، برای خودش فکر داشت منتها در  افراشتن یعنی مهارت در تیراندازی. از فضولی، چون من 

های ما همان تیراندازی ما در  سازی سازی هم است، سبب سازی داشت. این معادل سبب فضای مجازی، و سبب 

کنیم. »از فضولی، تو کمان افراشتی« یعنی شروع کردی  ذهنی فکر میاندازیم، با من ذهنی تیر میذهن است. با من 

ات را به خرج دادی. »صنعتِ قواّسیی برداشتی« قوّاسی هم یعنی مهارت  به تیراندازی کردن و مهارت تیراندازی 

 در تیراندازی. 

این کمان  برو  بگو،  رَو  یا  بگو«  روُ  سَخته کمانی  این  »تَرکِ  برداشتی«،  قواّسیی  در  »صنعتِ  مهارت  را،  کشی 

یعنی سخت در   این سَخته کمانی«، سخَته کمانی  »تَرکِ  را بگذار کنار.  با ذهن  تیراندازی، مهارت فکر کردن 

سازی به خرج دادن که ذهنی و سببوسیلهٔ من تیراندازی مهارت پیدا کردن، مهارت خود را در فکر کردن به

اند مطالب  هایی که از مدرسه، از دانشگاه چیز یاد گرفته گوید فلسفی. فلسفی با دانش ذهنی مخصوصاً آن پایین می 

کنند بلکه به خداوند برسند. نه، این درست نیست باید فضا  ها فکر می گذارند جلوشان با این ها را می کتابی، این

حسب ذهن،  توانید راه را پیدا کنید، فکر کردن برهر چقدر هم شما سخت فکر کنید، باز هم نمی   گشوده بشود.

 فضا باید گشوده بشود.  

 تَرکِ این سَخته کمانی رُو بگو 
 در کمان نِهْ تیر و، پر یدن مجو 

 ( ۲۳۵۱)مولوی، مثنوی، دفتر ششم، بیت 

جا را بکَن و تو  طلب«، آن جا، میگوید تیر را در کمان بگذار و نینداز. »چون بیُفتد«، هرجا بیفتد »بَرکَن آن می 

زاری دنبال طلا بگرد. می  با  و  ذَهبَ« من زور را بگذار کنار  به زاری جو  و  را  بینید که »زور بگذار  زور  ذهنی 

گوید که حق با من است و فکر من درست است، معمولاا در آن چرخهٔ تخریب است، ذهنی با زور میگذارد. من نمی 

خواهد خودش  در ذهنِ همانیده تو کردی، من از تو بهترم، تو عوض بشو، در این چرخه است و زاری ندارد، می 

 گوید من بهترین تیرانداز هستم. را نشان بدهد. در آن چرخه هر کسی می 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 106صفحه:                                                     برو به فهرست  

می  اینمولانا  است، کما  قدغن  ذهن  با  تیراندازی  که  می گوید  با سبب که  را  مشکلاتمان  ما  ذهنی  بینیم  سازی 

ذهنی را،  کند. پس »به زاری جو ذَهبَ« یعنی زور را بگذار، زور من خواهیم حل کنیم و این کار کمک به ما نمی می 

ذهنی، در حال لطیف شدن و فضاگشایی و  که در حال گریه هستی، نه گریهٔ من حالی فضا را باز کن لطیف شو. در 

 گوید: بعد می مقاومت صفر و قضاوت صفر هستی، تو دنبال طلا یعنی همان گنج بگرد، گنج حضور. درست است؟  

 د یالْوَرست اَقْرَب از حبلُحق  آنچه
 د یفکرت را بع  رِیفگنده ت تو

 ( ۲۳۵۳ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

است تر است او همان حضرت حق است. اما تا حالا كار تو اين بوده كسى كه از رگ گردن انسان بدو نزديك  »آن

 هاى دوردست پرتاب كنى.« ات را به مسافتكه تيرِ انديشه 

خداوند »او همان حضرت حق است. ام ا تا    یعن یاست«،    ترکیکه از رگِ گردن انسان بدو نزد  ی»آن کس  دیگوی م

 .« یدوردست پرتاب کن یهارا به مسافت   اتشهیاند رِیاست که تبوده  نیحالا کار تو ا

  د یدانی که م  طورن یاز رگ گردن به ما است. هم  ترکیحق است، نزد  م،ییگوی که خداوند است، ما خداوند م  چهآن

فکرت را    رِی»تو فگنده ت  ،یاندازی م   یمجاز   یز یچ  کیرا به    ریتو در ذهن، در عالم مَجاز ت  یقرآن است. ول  هٔیآ

فضا را    دیگوی آدم. بعد م   یپا   یجلو   افتدی م   ر یت  افتاد،هرجا    ریتو کمان را نکِش، ت   دیگوی که م   د ینیبی . مد«یبع

گنج    ن یا  ؟یگردی دنبالش م  رون یدر ب  ،یگردی و در ذهن دنبالش م  یکنی باز کن، در خودت بگرد. تو چرا فکر م

 دست خواهد آمد. به  ییبا لطافت تو، با فضاگشا

از رگ گردن به تو    نیا  ،ی او زنده بشو  تیو ابد  تینهایبه ب   یخواه ی م  ،یکه تو دنبالش هست   یز یآن چ  نیبنابرا

آن هم   ،ی شوی م گر ید زیچ  ک یهر لحظه تو  ؟ی شوی است. اصلاً خود تو است، تو چرا خودت خودت نم ترکینزد

جا  . در آن یگردی دنبال گنج م   ی ذهن  ی دور، با فکرها  یعنی  د« یفکرت را بع   رِی»تو فکنده ت   نی. پس بنابرایمَجاز 

 .ستین

 « .الْورَيِدِ حَبلِْ  مِنْ  الَِيْهِ اقَْرَبُ وَنَحْنُ ۖ  خلََقْناَ الإِْنسَْانَ وَنَعْلَمُ ماَ تُوَسوْسُِ بِهِ نفَْسُهُ  »ولََقَدْ

 تريم.« هاى نَفسِْ او آگاه هستيم، زيرا از رگِ گردنش به او نزديک ايم و از وسوسه آدمى را آفريده  »ما

 ( ۱۶ هٔی(، آ ۵۰سورهٔ ق )  م،ی)قرآن کر



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 107صفحه:                                                     برو به فهرست  

از رگِ گردنش    رای»ز  د،یدانیاز قرآن است م  نیا  م،«ینَفْسِ او آگاه هست  یهاو از وسوسه   میاده یرا آفر  یآدم  »ما

او    یهاپس انسان امتداد خود ما است. و از وسوسه   م،یاده یما انسان را آفر  دیگوی.« خداوند م میترکیبه او نزد

من  طر  م،یآگاه  یذهندر  از  او  فر  های دگیهمان  ند، یبی م   های دگ یهمان   ق یکه  را  م  دهند، ی م  بی او  فکر   کند ی او 

 که ن یا  یبرا  میآگاه هست  نیما از ا  ها،ی دگ یهمان  نیبه ا  رود ی مرتب م  هانیدارند. ا  یها زندگ و غرض   های دگ یهمان 

 .میترک یاز رگ گردن به او نزد م،یخودش هست 

در   میگردی م   یدنبال زندگ   یذهنعنوان من را که هر لحظه به   یذهنمن   یهاوسوسه   یجلو   دیشما با  نیبنابرا  پس

گنج خودش را به ما نشان بدهد.    م،ی و فضا را باز کن ستیجا ن که آن  می در ذهن، بفهم میگردی ها، گنج مدور دور 

 : دیگوی بعد م

 برساخته  رهایکمان و ت یا
 و تو دور انداخته   کینزد دیص

 ( ۲۳۵۴ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 که دور اندازتر، او دورتر  هر 
 گنج است او مهجورتر  نیچن وز

 ( ۲۳۵۵ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 مانده، دورافتاده : جدا مهجور
           

 برساخته  رهایکمان و ت یا
 و تو دور انداخته   کینزد دیص

 ( ۲۳۵۴ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

برساخته«، ما    رهایکمان و ت  یمخاطب به ما هم هست، خطابش به ما هم هست. »ا   شود، ی ها که مصحبت   نیا

. و  میکنی و فکر م  میسازی مختلف را م  یفکر و فکرها یرها یت م،یسازی را م یمختلف  یرهایت م،ی مرتب کمان هست

  م یبفهم   م، یرا پاک کن   یذهنن م  نیا  دیفقط با  م،یدر درون ما است، ما خودش هست  دیاست، ص   ک ینزد  دیص

 است. ی مَجاز یذهنمن 

هر    چرخد،ی م  ترع یگرداب سر  نیدر ا  ی هر کس  کند،ی تر فکر مسخت   یو تو دور انداخته«، هر کس   ک ینزد  دی»ص

فکرها  یکس م  شتر یب  شیدر  کس  شود،ی گم  هر  دورتر«،  او  اندازتر،  دور  که  »هر  است.  دورتر  از گنج  با    یاو 

 . شودی او از گنج دور م کند،ی م  یطولان   کند،ی م  قیعم  یو فکرها  کندی م ی سازسبب  اشیذهنمن 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 108صفحه:                                                     برو به فهرست  

فکر کند.    ی زندگ  د یبگذار  د،یرا که اتفاق افتاده، اطرافش فضا باز کن  یز یاست که شما آن چ  ن یا  زیچ   ن یبهتر  پس

و    دنیپر  گریبه فکر د  یفکر کیگنج است او مهجورتر«، پس با فکر کردن، در فکرها غرق شدن، از    نی»وز چن 

. امروز »فتح باب« بود،  میبه خدا برس  اصلاً  م،یخدا زنده بشو  تینهای شدن، سبب نخواهد شد که ما به ب  جیگ

. نه که فکر  میشوی گرفتارتر م م،یکنی تر فکر م. هرچه ما سختمیبار تجربه بکن نیاول یفتح باب بشود اصلاً، برا

  ن یخداست«، ا  رانَدازشیفکر کند، »ما کمان و ت  ی کردن غلط است، نه. شما فضا باز، فضا را باز کن بگذار زندگ

 باشد.  ادمانی

  ن یمسائل را هم  کهی مسائلشان را حل کنند، درحال  خواهندی شدن در فکرها و سخت فکر کردن م  ج یبا گ  مردم

  ی ذهندوباره با فکر کردن با من   م،یکنی به مسئله م  لی را تبد  یزندگ  یذهنوجود آورده. ما با فکر کردنِ من به

گفت درگاه خداوند   د،یگوی که خارج از م  یار ی هش  جورنی. اشودی نم  یز یچ نیچن  م،ی حل کن  میخواهی مسئله را م

  د یکه شما متوجه بشو  کندی م  دی. مسئله را هم تولکندیمسئله را حل نم  کند،ی م  دیاست، مَجاز است، مسئله تول

 . دیباش دیجا نباکه آن 

جهان    نیتا در ا  دهندی عنوان باج مرا به   شانی ها تمام زندگموقع   یجهان، بعض  نیبه ا  ندیآی ها مانسان  گفت

با فکر کردن    ،یذهنکه با حرف زدن با من   یژاژ هستند کسان  یهاکننده . درمان ستیدرست ن  نیکنند، ا  یزندگ

 کنند.  دایحل پ راه  خواهندی م یذهنمن 

از رگ گردن   ترک یکه نزد  یفضا باز بشود و آن کس  میاجازه بده  یکیلحظه،    نیکه دو راه هست در ا  دینیبی م  پس

  د، یهم فضا را ببند یکیاست.  نیا یکی د، یشما او هست   دیاست، خودش را به شما نشان بدهد. شما متوجه بشو

جا گرفتار  فضا، در آن   نیبه خارج از ا  د یفتیب  یطور کل به  د، یراز هست   ی دانا   د یفکر کن  د، یقضاوت کن   د یمقاومت کن

 .دیبشو

خودش و    دَردیشده و م  لیهم که به کفتار تبد   یو کس  کندی م  لیکه ما را به کفتار تبد  میدیشدن امروز فهم   خارج

گرفته شدن.    یعنیفضا    نیرفتن از ا  رونی. گفت خدا تو را گرفته، اصلاً صِرف بردیگی خدا مرا نم  دیگوی را، م   گرانید

 . توانمی اوقات من عاجزم، من نم یگاه  ای باشم،  ی طورن یمن مضطرم، من حق دارم ا یکنی و تو هم فکر م 

مختار    شه یهم  یساز سبب   ، ی ورزتو در سبب   یلابد و ناچار بود، ول   انی نس  ن یگفت درست است که ا  ،یتوانی م   هم

  م ی کنی . که ما انتخاب میفضا را ببند  ا ی  یفکر کند، فضا را باز کن   یزندگ   یکه بگذار  یمختار هست  شهی. همیهست

شما به   د یکن  ییشناسا  دیو مقاومت، همه را با  ی فضابند  یبرا   میدار  یاد یز  یفکر  ی . ما الگوها میفضا را ببند



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 109صفحه:                                                     برو به فهرست  

جو ذَهبَ«، گفتم ذَهبَ    ی»زور بگذار و به زار  ن،ی هم  یعن ی»ذَهبَ«    یوجوبه جست  دیبه نرمش شروع کن   ،ی زار

 طلا. درست است؟   یعنی

 بکُشت  شهیخود را از اند یفلسف 
 گنج، پشت  یِ: بِدَو کاو راست سوگو

 ( ۲۳۵۶ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 دود ی: بِدَو چندانکه افزون مگو
 شودیمرادِ دل جداتر م  از
 ( ۲۳۵۷ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 ار یبگفت آن شهر  نٰایف جاٰهَدوا
 قرار یب یعَنّا نگفت ا  جاٰهَدوا

 ( ۲۳۵۸ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

که در دبستان    ی زیچ   ن ی. همیفلسف   ،یمخصوصاً براساس دانش کتاب  کند،ی است که با ذهن فکر م   یکس  یفلسف

است،    یفلسف  ن یا  ،ییفضاگشا  یجا به   م،ی به خداوند فکر کنبراساس آن راجع   م، یگرفت  ادی و دانشگاه    رستانیو دب

 کشُته از بس فکر کرده.  شهیخودش را از اند  ی. فلسفمیبا ذهن فکر کن 

  د، یشما واقعاً درست است که در ذهن هست  کهنیا  یکیروشن بشود.  دیبا  یموضوع  کی  جان یکه در ا دیکن  توجه

واقعاً شما معتقد،    د؟یآی ور ماز آن   یی وجود دارد که با فضاگشا  ی وردانشِ آن   کیکه    دیحداقل اعتقاد دار  یول

است؟ به ذهن    یدارد؟ ذاتش شاد  یدگار یکه خداوند آفر  د؟یبه صُنع هست  د،یحداقل درست است که ذهن دار

شما در   یفکرها   دیکنی فکر م  د؟یشما قبول کن   گذاردی نم  یذهنو درواقع سِحر من   ین ی کژب  ای   د؟یرا قبول دار  نیا

 ذهن درست است. 

از گنج   ،ی روی بکشُت«، به او بگو بدو، که گنج در پشت تو است. هر چقدر تندتر م  شهیخود را از اند  ی»فلسف

م ما هر چقدر در ذهن سختیشوی دورتر  م .  ب  م،یکنی تر کار  به  زنده شدن  او دورتر   تینهایاز گنج حضور، 

 .میشوی م

  د ی کنی . کار مدییایب  دیمن جهد کن   یسودر من به   دی قرآن، گفته فضا را باز کن  هٔیآ  نیا  د، یگوی که خداوند م  یطوربه

.  دینه خارج من در ذهن از من دور بشو د،ییای من ب یسوشده بهگشوده  یداخل من، داخل فضا  دیفضا را باز کن 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 110صفحه:                                                     برو به فهرست  

 دیبندی فضا را م   ای خداوند،    یسوبه   میروی م  شدهشودهگ   یفضا  نیداخل ا  دیکنی فضا را باز م  ای   جانیپس در ا

 . دیشوی در ذهن، از او دور م دیدهی واکنش نشان م

  ی ورآن   دانش   ا یبه صُنع    یاعتقاد   کند، ی . با ذهن فکر مکندی م   تری ذهنش را قو  کهنی ا  یبرا   شود،ی دور م  یفلسف

ا  سازد، ی جمله م   چسباند،ی هم مدارد، فکرها را به   یذهن   تیندارد. خلاق  درُد    نیو مولانا گفت حواست باشد 

  ه ی از جنس ذهن است و ما  نیا  بافد،ی م   یز یچ  کیفکرها به هم،    ،یکه با چسباندن عباراتِ ذهن   یاست. کس

 نشود، آن را ندارد. درست است؟  ریتا فط رتیخم   یتو  ندازدیب دیبا دیگوی که م  هیمار یندارد، آن خم

  ی عنی   گرید  یجا   کی قرآن است، نگفته که در    هٔیآ  نا«، یخداوند گفته »جاٰهَدوا ف  ار«،یبگفت آن شهر   نای»جاٰهَدوا ف 

را قبلاً مثل    نی. بله، ادیهست  قراریو شما الآن ب  کندیم   قراری شما را ب  نیکه ا  دیاز من دور بشو  د یذهن کار کن

 : می گفت کهنیا

 الَّذيِنَ جاَهَدُوا فيِناَ لَنَهدِْينََّهُمْ سُبُلَناَ وَ انَِّ اللَّـهَ لَـمعََ الْـمحُسِْنِينَ.«  »وَ

 كنيم، و خدا با نيکوكاران است.« هاى خويش هدايتشان مى را كه در راه ما مجاهدت كنند، به راه  »كسانى

 ( ۶۹  هٔی(، آ۲۹سورهٔ عنکبوت ) م،ی)قرآن کر

  ش ی خو  ی هادر، »به راه   یعنی  ی ف  نا«، ی در راهِ ما، درونِ ما، »جٰاهَدوا ف  کنند«، ی که در راه ما مجاهدت م  ی»کسان

نهنگ    ،ییکتایروشن کرد که دوتا گفت نهنگ است. نهنگ شب   گریمطلب را امروز د  نی. ام«یکنی م   تشانیهدا

  د ی گوی جا مما را ببلعد، در آن   ییکتای  ی فضا  هنگ. اگر فضا باز بشود نطرفن یو ا  طرفن یا  میروی م   ی شب ذهن، هِ

که شما درست است    دهدیم   ادیور و  آن  بردی شما را م   یزندگ   یعنی  «یٰ و بل  یّ. »الَسَتردیگی صورت م   «یٰ و بل  یّ»الَسَت

او م  یول   د،یکه در ذهن بود  دیگوی خودش م   یبله، ول  ییگوی که من پروردگار تو هستم؟ تو هم م  دیگوی الانٓ 

  ی عن یهستند که فضاگشا هستند.    یکسان  کوکارانی. بله، نکندی م   لیتو را تبد  بیترت  نیابه    نیتو. بنابرا  عنوانبه

.  ن یا  یعنی  کی . کار نشودینم   کویکار ن  م،یشوی نم   کوکاری شده، ما ن گشوده   یبا فضا  زدیبه فکرمان نر  یتا خرد زندگ 

 ندارد. درست است؟  یمعن کی وگرنه کار ن

 کنعان کاو ز ننگِ نوح رفت   همچو
 فرازِ قلّهٔ آن کوهِ زَفت  بر 
 ( ۲۳۵۹ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : سخت و محکم زَفت
           

 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 111صفحه:                                                     برو به فهرست  

 جُست او خلاص   یچه افزونتر هم  هر 
 جداتر از مَناص  شدیکُهْ م یِسو

 ( ۲۳۶۰ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : پناهگاه مَناص
          

 بهرِ گنج و کان   ش،یدرو نیا همچو
 کمان   یتر جُستسخت یصباح هر 

 ( ۲۳۶۱ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

گوش   ریاست که به پ  یکس  ل یما تمث  اتی کنعان در ادب  ن ی. اجان یزَفت: سخت و محکم. مَناص: پناهگاه در ا

 د یگوی پدرش م   کهن یبه نوح. پسر نوح است کنعان، و از ا  دهد،ی به پدرش گوش نم  جان یمخصوصاً در ا  دهد،ی نم

. و  یزنی م  ی معنی ب  یهاحرف   نیو از ا  یست که پدر من تو ه  فی ح  دیگوی و م   کشدی خجالت م  ییکتای  یبه کشت   ایب

 ی ذهنراه انحراف رفت، راه من   یفرزند   کیکه اگر    دهدی را هم نشان م  نیا  لیتمث   نیا  دینیبی که م  طورن یهم

از پدر شد.    زاریاول ب   میکه حضرت ابراه  دیگوی عکسش هم درست است. م  طورن ی. هم ستیپدر ن  ریرفت، تقص

باشم.    دیاست من هم با  یطور ن ینسبت باشد که چون پدرم ا  نیا  د یپسر و پدر نبا  نی ب  یکه حت   دهدی نشان م  نیا

شرم داشته باشد    تواندی باشد، فرزند م  ی ذهندنبال من   تواند ی خداجو باشد، فرزند م تواندی پدر م  د؟یکنی توجه م

 د؟ یکنی باشد. توجه م  غمبریکه به خداوند زنده شده، ولو پ ی پدر نی از داشتن چن

است    یطور ن یکه پسرش مثلاً ا  رد یمورد ملامت قرار بگ  دی نبا  یپدر   چیکه ه   دهدی نشان م  لیتمث   نیا  نیبنابرا  پس

  ر یسرکش است و از پ  کی. پس کنعان  میپرست بوده، مال ابراهپسر خجالت بکشد از پدرش که پدرش بت  ای

 . یکه تو پدر من هست اممن واقعاً شرمنده   دیگوی م کهن یا یعنی کشدی خجالت م کشد،ی خجالت م 

 کنعان کاو ز ننگِ نوح رفت   همچو
 فرازِ قلّهٔ آن کوهِ زَفت  بر 
 ( ۲۳۵۹ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : سخت و محکم زَفت
           

شده گشوده  ینوح فضا  یسوار شو. کشت ایب دیگوی نوح است، به پسرش م یآمده و کشت لابیپس فرض کن که س

  د، یگوی به پسرش م  یغمبریشده است و اگر پ گشوده   یفضا   نیا  دهدی که ما را نجات م   یای است و تنها کشت

 . گرید ستین غمبریپ ری تقص دهد،ی پسرش گوش نم 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 112صفحه:                                                     برو به فهرست  

 کنعان کاو ز ننگِ نوح رفت   همچو
 فرازِ قلّهٔ آن کوهِ زَفت  بر 
 ( ۲۳۵۹ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : سخت و محکم زَفت
           

است که آن کوهِ بلند را    نی ا  لشیتمث   روم،ی . گفت من ماشی ذهنقلهٔ ذهنش، قلهٔ من   ش،یقله؟ قلهٔ فکرها  کدام

  ی فضا  ،ییکتای یفضا  نیاز ا گفتی. او مکردی با ذهنش فکر م دهد،ی فکر، آن من را نجات م  نیترمهم  ؟ینیبی م

 برم ی پناه م  ینه، من در طوفان حوادث زندگ   گفتی که تو را نجات بدهد. م  دیایب  دیشده »علم مِن لدَُن« باگشوده

عنوان  به   م ییگوی ما م  دهم، یرا نجات م   امی و زندگ   خوانم ی بزرگ کتاب م  لسوفانیاز ف  رومی . م یذهن  یهابه فکر 

 . مییگوی فکر کنم نم گریپسر نوح، الانٓ د

ب  نیبنابرا به   شتر یهرچه  به   جسُت،ی م  ی خلاص  شیفکرها  لهٔیوساو  تا حالا  ما   م یاخواسته   مانیفکرها  لهٔیوسکه 

بشو ا  میخلاص  فضا   نیاز  پناهگاه  از  ما  اتفاقات،  حوادث،  دارگشوده   ی فضا  ، ییکتای  یطوفان  دور    م یشده، 

شده است در  گشوده   یفضا   نیکه هم   ناهگاه از پ  میشوی جداتر م   م،یروی کوهِ بلند فکر م  ی سو. هرچه به میشوی م

 درون ما. 

مانند آن    شود؟ی نم  دهیگنج د  شود،ی فضا بسته م   نیو ا  دیشوی شما دورتر م   ا یاست؟ آ  یجورشما چه   تیوضع

هرچه زور    شیچون آن درو  انداخت،ی م  ریتر تسخت  انداخت،ی م   ریخاطر گنج و کان هر صبح ت که به   شیدرو

جا است، چون هاتف به او  گنج آن   کردی فکر م   کند،ی م  افتادی هرجا م   انداخت،ی م  ری و ت  دیکشی داشت کمان را م

فکر کرده    نیگفته بود در کمان بگذار، ا  شانیرا در کمان بگذار. ا  ریو ت  ستیبا  دیگفته بود که تو برو رو به خورش

بگذار   در کمان  بنابراندازی ب  یعن یبود که  بود    ن ی.  انداخته  م  ی عنیبا ذهنش  فکر  دنبال گنج   کردی با ذهنش  و 

 .گشتی م

که    دیقبول کن   د؟یخدا برس  تینهای به ب  دیخواهی م   تانی ذهن   یساز سبب   تان،ی ذهن  یفکرها   لهٔیوسشما به  حالا

شما از خدا دورتر    شود،ی تر مفضا بسته   ن یا  د،یبافی و فکر م  دیزنی زور م  شتری. هرچه بدیرسی غلط است، نم   نیا

 .دیگو ی را م هان ی. دارد اشودی تر مسخت  تانیکارها د،یشوی م

 ترسخت یکاو گرفت  یکمان   هر 
 تراز گنج و نشان بدبخت بود
 ( ۲۳۶۲ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 113صفحه:                                                     برو به فهرست  

تر بکشم، من  دفعه، محکم   نیتر بکشم اسخت   دیبا  کهنی که مثل ا  گفتی و م   دیکشی زه را م  گرفتی که م   ی هر کمان

از گنج و   رم، یبگ  اد ی  یکشکمان  ، یعن ی  گر ید  یرانداز یت  رم، یبگ  اد ی  ی اندازکمان   رم،ی بگ  اد ی  ی راندازی بروم ت  دیبا

در    شهیاست با »جفَّ القلم«، مرکز ما هم   رونیدر ب  مادرست شدن اوضاع    نینشانش هم  رون،یاو در ب  یها نشانه

 :زندی به ما م  جانی. بعد حالا مولانا واقعاً حرف خودش را اشدی گنج و نشان دورتر م   شود،ی منعکس م رونیب

 است یمَثَل اندر زمانه جان نیا
 است ینادانان به رنج ارزان جانِ
 ( ۲۳۶۳ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 جاهل ننگ دارد ز اوستاد زآنکه
 نو گشاد  ی رفت و دکان لاجَرَم 
 ( ۲۳۶۴ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : نادان جاهل
 : به ناچار لاجَرَم
           

 نگار  یاستاد، ا یِ دکان بالا آن
 و پُر کژدم است و پُر ز مار  گَنده
 ( ۲۳۶۵ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : محبوب، معشوق نگار
 : عقرب کژدم
           

  ی مَثلَ برا   نیا  دیگوی . مدیدانی عقرب م  یعنی. نگار: محبوب، معشوق، خداوند. کژدم  ی ذهنمن   یعن ی: نادان،  جاهل

رنج را به خودش    ی مفت و مجان  طورن یهم  ،یذهنکه نادان، من   می خوب توجه کن  د یدارد، با  ی اتیح   تیما اهم

 . مینادان نباش  میتوانی . ممینادان هست  میکشی اگر درد م  م؟ یدرد بکش قدرن یا دی. آخر چرا ما باکندی م  لیتحم

 است یمَثَل اندر زمانه جان نیا
 است ینادانان به رنج ارزان جانِ
 ( ۲۳۶۳ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

راز هستم. خب اگر    یدائماً گفته که نه، من دانا  اشیذهن از خودش سؤال کند من نادان هستم؟ من   یکس  هر

درد    یجمع  کیدرد دارد، نادان است. اصلاً بحث ندارد. اگر    یهر کس  ؟یکشی درد م  قدرن یچرا ا  یراز هست   یدانا

من  مجموع  نادانند.  همه  ب  یذهن   یهادارند،  نتکندی م  جادیا  ی شتر یدرد  جهان  درد  به  ینادان  هٔج ی.  صورت  ما 

ن  یذهنمن  خار  من  آفر   دم،یافری است. گفت  بهشت  آمد دمیمن  تو  خارچ  ی.  بهشت    یی خارجو  ،یکنی م   ینی در 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 114صفحه:                                                     برو به فهرست  

از بهشت است، فکر    رونیبلکه در ذهن توست و ب  ست،ی خار در بهشت ن   نیا  یول   ،یکن ی م  دای! خب خار پ؟یکنی م

نادان  ییکتای  بهشتاز    رونیب  ی. هر کس یبهشت  یتو  یکنی م او    شودی دچار م   یذهنمن   یبرود، به  و رنج هم به 

 .شودی م  لیتحم

ما را خداوند به ما    یدردها   ن ی. ایذهنصورت من به   میکنی م   لیخودمان به خودمان تحم   ی خاطر نادانرنج را به   ما 

مولانا،    مییگوی م   ای   میکنی به حرف مولانا ما کاملاً گوش م  ا یجاهل از استاد ننگ دارد. آ  کهن یخاطر انداده. به

منِ کنعان مثل   ،یکه پدر من تو هست فینوح گفت ح رکه پس طورن یما هستند؟ هم  ی بزرگان ما موجب شرمسار

  کند، ی م ییکتای ی نوح بشو، صحبت فضا یسوار کشت  ایب  دیگوی من م عقلی! پدر بنی شاخ شمشاد، پدر من را بب

 »زآنکه جاهل ننگ دارد ز اوستاد«.  م،یآی تو؟! نم  یبه کشت  میای عقل ب نی! من با اکندی م  ییصحبت فضاگشا

 ، یبه! چه دانش  به  به   دییگویواقعاً م   ای  دی. شما چه؟ شما از مولانا ننگ دارمیاز استاد، ننگ دار  ر،یاز پ   جاهل

از    یمرد، چه دانش  نیا  قیکرده از طر  انی ب  یزیخداوند نازل کرده! چه چ   یا! چه فرشته یچه افتخار   ،ی چه بزرگ

 استاد است!  ا،مولان هٔلیوسجهان به  نیداشته به ا یکرََم خودش ارزان

نو    یخودش. »لاجرََم رفت و دکان  یبرا  کندی مکتب درست م   کی  رودی م   رد،یگی م  راد یبه مولانا ا  یهر کس   خب

 مکتب من.  ندیگوی م  کنندی دکان باز م رند،یگی م  ادی  یزیچ   کی یاعده  کیگشاد«. تا 

  ی . »آن دکان بالا جانیکار را کرده در ا  ن یکه رفته ا  یآن کس   یعنینگار    ینگار«، ا   یاستاد، ا  یِدکان بالا  »آن

  م، یاستاد ما دکان باز کرد  یاستاد خداوند هم است. بالا  نی! ام؟یاستاد دکان باز کن   یبالا   میتوانی استاد« ما م 

  ی پر از الگوها   یعنی»پُر کژدم« و »پُر ز مار«    د،یآی م  دهگن   یاست، بو  یدگ یپر از درد است، همان  شیتو  جهیدرنت

سبب  فتنه   یهای ساز گزنده،  شر ،  درست   ز،یانگمضُر،  چجنگ  از  طمع  حرص،  مولانا  به   زها،یکن،  قول 

الگوها   هان یا  ،یصبریب  ،ی تأملیب  ،یتَگمسُتَعجلَ  تمام  هست.  مسئله   یهمه  ا  ز،یانگگزنده،   جادکن، یمانع 

 دکان باز کند.   دیدکان استاد نبا یبالا کسچ یدکان است، ه  یبالا نی . اجادکنیاساز، درد دشمن 

  د ی گوی م  یزندگ یجان نادانمان، وقت  نیبا ا میزنی حرف م  یذهن یسازبرحسب سبب  ی ما وقت  د،یتوجه کن  دراصل،

دکان    یبالا   یعنیچه؟    یعنی  میشوی خاموش نم   میکنی »اَنْصتِوا« خاموش باش تا من صحبت کنم و ما صحبت م

است، ما در کار    ید یخداوند هر لحظه در کار جد  یعنی . اصلاً استاد دکان ندارد. استاد  میاستاد دکان باز کرد

 د؟ یکنی . توجه میسازکهنه 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 115صفحه:                                                     برو به فهرست  

ا  یدی است، در فکر جد  ی دیدر هر لحظه در کار جد  استاد لحظه ما  بهکه لحظه   ستین  ز یانگشگفت   نیاست. 

بهشت بهتر. چرا ما در    کی   د، یجد  یسازندگ  کی   دیحرکت جد  ک ی  د، یجد  یشاد   ک ی  م؟ یبساز  دیجد  یفکرها 

دکان    یبالا   م یرفت  کهن یا  یدانش! برا   نیبا ا  ،یرانیو  جادیجنگ، ا  جادیدرد، ا  جادیا  م؟یجهنم متخصص شد  جادیا

 .دانمی من م   مییگوی م  میمورد مولانا، مکتب خودمان را باز کرد  نیاستاد، در ا

شاءالله متوجه  . شما هم ان ستم یمن ن  ، یراز« تو هست   یبود که »دانا   ن یمتوجه شد ا  ش یدرو  ن یکه ا  یز یچ  نیاول

خودش را نشان بدهد،    خواهدی م  یذهنمن   ی. ولمیراز هست   ی دانا  کهنینه ا  م، یجانِ نادان دار  ی ذهنکه با من   دیشد

درنت   ده ید  خواهدی م من    د یگوی م  جهی بشود.  دانا هستم،  بگو  ی برا  ی . حتدانمی ممن  اگر  دارد.  ناموس    ند یآن 

 حق با من است. دیگوی آخرسر م  اندازد،ی جنگ راه م  کندی قهر م د،یآی بدش م ،یدانی نم

شده که حرف من   خیها در طول تارحق با من است. جنگ   دیکه بگو  یذهنمن  یبرا  ستیتر نمهم   دیشا  یز یچچیه

واقعاً.    ستیمگر زور باشد. با زور هم خم شدن که خم شدن ن  شودی . خم نم شودی باشد، الآن هم دارد م  دیبا

واقع   یی فضاگشا نادان م  ی خم شدن  م   شکند ی است. جانِ  ا  ، به زور  شودی خم  م   نی پس    ی که جا  دیگوی جهان 

 نادانان است، مکتب خودشان را دارند، مکتبشان مکتب زور است و مکتب حق با من است.

دارد اندازهٔ کوه. خودش گفته    ی ناموس بزرگ  کی   شود،ی تحمل کند حق با او نباشد. نابود م  تواندی نم   یذهنمن 

است« جانش را داده   ی که صد من آهن ناموس دارد، نادان است و جانش »به رنج ارزان  یصد من آهن. هر کس

اخت  م  اریدر  ب  دیگوی رنج.  آن  م  یلیخ   تیکه،  است که  درمان   »خادعِ  نیا  دیگوی مهم  بعد    یِها دردَند  ژاژ«. 

آن    شود،ی م   دیگوی جهان م  نیکه وارد ا  یکه کس  می بفهم  مییبگو  یهِ   دیرا با  نیبار، ا  نیچند  گرید  گفتم د،یگوی م

  ی عنوان باج به ما بده. اصلاً زندگ را به   اتی تو زندگ  ندیگوی کنندهٔ ژاژ هستند م که خادع دردند، درمان   یکسان

 ما!   میکنی نم

 نیعنوان باج بدهد که آمده به ارا به  اشی زندگ   یعنیتمام زرَش را    دیبا  شود،ی جهان م  نیکه وارد ا  یکس  کی

  یژاژ ک   یهاکننده ژاژ. درمان   یهاکننده گرفت؟ درمان   یرا گرفتند. ک   اشی زندگ  یول  شده،ی رد م  جانیجهان از ا

به  به  ییگشافضا   یجا هستند؟  دارند  نادان  جان  صنع،  م   شان ی ذهنمن   لهٔیسوو    ی هاحرف   زنند،ی حرف 

 . کنندی درمان م یذهنبا من  زنند،ی را م   شانیذهنمن 

  ک ی در    شودی مصرف م  یالکل  عیما  تریل  ون یل یچند م ا؟یدر دن   شودی در ماه مصرف م دییتُن مواد مخدر بگو  چند

  که ن یا  یبرا  میزنی حرص م  قدرن یما؟ درمان ژاژ . چرا ا  میمعتاد دار  قدرن یچرا؟ درمان ژاژ. چرا ا  ا؟یشب در دن



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 116صفحه:                                                     برو به فهرست  

و   ییگشادر مقابل فضا   ست؟یژاژ در مقابل چ  ندرمان ژاژ. درما  م؟یخوشحال بشو  میکن  ادیرا ز  یدگیهمان  کی

 است.  ینادان است که جانش به رنج ارزان  یِذهنصنع. صنع مال خداوند است، درمان ژاژ مال من 

ژاژ. من    یهاکننده درد بگذارند درمان   ریز  گذارمی نه، من جانم را دوست دارم، جانم را نم  دییشخصاً بگو  شما

. دیبه صنع و طرب دست بزن  دیمولانا فضا را باز کن  لهٔیوسشما به  دیتوانی برنامه م  نی فضا را باز کنم. با هم  دیبا

اند و دائماً حرف  خداوند دکان باز کرده   یو بالا   زنندی م  رف ژاژ هم که فقط با ذهنشان ح  یها کنندهبه حرف درمان 

استاد،    یآن دکان بالا   کهنی ا  یبرا  د،یگوش نده  دیتوانی ها شما م فضا باز بشود، به حرف آن   گذارندی نم  زنندی م

 .دهدی به تو نم ی زیچچ یگَنده است، پُرکژدم است پُر زِ مار است، ه  ز یعز یمولانا، ا ا یخداوند 

 کُن دکان و بازگَرد  رانیو زود
 سبزه و گُلبُنان و آبخَورد  یسو

 ( ۲۳۶۶ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 که از آن آب خورند، آبشخور، برکه  ی: محلّ آبخَورد
           

 چو کنعان، کاو ز کبر و ناشناخت  نه
 فوز ساخت  نهٔیکُهِ عاصم، سف  از

 ( ۲۳۶۷ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 دارنده : نگه عاصِم
 ی : کشتنهیسف 
 ی : نجات، رستگار فوز
             
برگرد. به کجا؟    ،یراز تو هست  یبگو دانا   ستم،یخداوند. بگو بلد ن  یبالا   ایمولانا    یکن بالا  رانیدکان را و  نیا  زود

مرکز ما است، فضا را باز   نی چشمه هم   ن یما؟ آبخَورد. ا  میخوری . کجا آب میخوری جا آب م که از آن   ییجا  به

. نه مانند کنعان پسر ستی هست، مار و کژدم ن  ینجا درخت گل هست، گلبن هست، سبزه هست، آباداکن. آن 

 .میدانی نم م،ی ما نادان یذهن. واقعاً در من دانستی نوح که از غرور و کبر و ناشناختن، نم

آبشخور. عاصِم:    خورند،ی جا آب مکه از آن   یدارنده. آبخَورد: محل کننده، عاصم: نگه حفظ   یعنیکوهِ فکرِ عاصم    از

و    یذهنبا من   شدی علت کبرش که خم نم. نه مثل کنعان که به ی. فوز: نجات، رستگاری: کشت نهیدارنده. سف نگه

 . ستینجات ن  ی ساخت. ذهن کشت جاتن ینداشت، از کوهِ فکر کشت  ییبشناسد شناسا توانستی نم

 
 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 117صفحه:                                                     برو به فهرست  

 آمد حجاب  شیَراندازیت ِ علم
 ب یمراد او را بُده حاضر به ج  وآن

 ( ۲۳۶۸ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 بسا علم و ذَکاوات و فِطَن  یا
 رهرو را چو غول و راهزن  گشته
 ( ۲۳۶۹ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 های ار یهوش ها،ی زهوشی: جمعِ ذَکاوت، تذَکاوات
 های رکی: جمعِ فطِنتَ، زفطِنَ
           

 اصحابِ جَنَّت ابلهند شتر یب
 رهند یم  یلسوف یز شر ِ ف تا
 ( ۲۳۷۰ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

ت ذَکاوات ذَکاوت،  جمع  به های ار ی هوش  ها،ی زهوشی :  فطِنتَ  جمعِ  فطِن:  دهای رک یز  یمعن.  خب  »علمِ    گری. 

فکر کردنش حجابش شد، وگرنه آن مراد در مرکزش بود.    ی عنی  یرانداز یت  آمد حجاب« مهارت و علم   شیَراندازیت

ما است، در    هٔ نیخداوند در س   تیو ابد  تینهای مراد زنده شدن به ب  ی عنی.  ییمراد ما در مرکز ما است با فضاگشا

 . میروی دنبالش م میکنی که ما فکر م  ستین رونیب

آن چ  کدامچیه م   یی زهایاز  با ذهن  نآن   م، ینیبی که  مراد  آن   ستند،ین  ار ی ها  آن   ستند، یها  نماز  حس    م یتوانی ها 

  ، ی بسا دانش کتاب  ی . امیریبگ   تیهدا  م،ی ریعقل بگ  م،یری قدرت بگ  م،یریآرامش بگ  م،یریاصطلاح زنده بودن بگبه

 بروند.  یطرف زندگبه خواهند ی است که م  ییهادرواقع غول و راهزن آدم ،ی ذهن  یار ی و هش یرک یعلم، ز

 بسا علم و ذَکاوات و فِطَن  یا
 رهرو را چو غول و راهزن  گشته
 ( ۲۳۶۹ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 های ار یهوش ها،ی زهوشی: جمعِ ذَکاوت، تذَکاوات
 های رکی: جمعِ فطِنتَ، زفطِنَ
           

. دهدی ما و علم ما به ما آدرس غلط م   یرک یز  یول  ،ییکتای   یبه فضا   میبرو  میخواهی . از ذهن مدیشما هست   »رهرو«

  ، ی ذهنبه من ابلهند. ابله نسبت   کنند ی م  یکه در بهشت زندگ   یی هاآدم  هٔهم  ی عنیاصحابِ جَنَّت ابلهند«    شتر ی»ب

ما که در    د،یکه، توجه کن  دیگوی . واقعاً مولانا م مانی رک یبه ز  میکنی را قبول ندارند. ما افتخار م   یذهنعقل من

  دانم ی دروغ گفتم دروغم را باور کرد، نم  یکلاه گذاشتم، به فلان  یسر فلان   میکنی افتخار م  مانی رک یبه ز  یذهنمن 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 118صفحه:                                                     برو به فهرست  

  ها ن ی. امیکنی م فیرا تعر  مانیهای رک یز  نیکار را کردم. ا نیکار را کردم، ا  نیآقا ا  دم،یاش را ارزان از او خرخانه 

 . میکنیکه ما افتخار م  ت یننگ است، نه مز دم،یمال رهیش یکیسر   میننگ است! دروغ گفت 

بنابه مولانا که »گشته رهرو    میما ندار  یرک یتر و مُض رتر از زرا غلط   یزیچچ ی. ه کنندیافتخار م   شانی رک یبه ز  مردم

  ی ذهن اگر با من  یعن یابلهند.  یذهنبه من نسبت دیگوی که در بهشت هستند م ییهاآدم هٔرا چو غول و راهزن«. هم

  لسوف یاز مَض رات و شَر ف  بیترت  نیاصلاً عقل ندارند. تا به ا  ابلهند  هانیبابا ا  مییگوی م  میکن  یابی را ارز  هانیا

 . رهندی بودن م

که   یلسوفیف یخوب است. ول لسوفیآن ف ،ی شوی م لسوفیف یکنی فضا را باز م  یکیهم دو جور است.  لسوفیف

قرار    هیرا شما پا  یرا، علم کتاب  یدانش کتاب  نیاست و مخصوصاً مولانا ا  یذهناست و من  های دگ یبراساس همان 

  ی با درُد با کارها   رسد،ی آدم به خدا م  یجورن یکه ا  دی استدلال کن  دیکن  یسازو سبب  دیبشو  لسوفیف  دیبده

باسواد قبول ندارند. درست    یهارا آدم   نیا  یول  م،یزنده بشو  میتوانی ما به خداوند نم  یذهن  یبا کارها   ،یذهن

 . دهیفهمی مولانا نم ندیگوی است؟ م

 کن از فَضل و فُضول  انیرا عر  شیخو
 کند رحمت به تو هر دَم نزول  تا

 ( ۲۳۷۱ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 ازیضدِّ شکست است و ن  یرک یز
 بساز  یبگْذار و با گول   یرک یز

 ( ۲۳۷۲ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 یی ا یبه منافعِ دنبلاهتِ عارفانه، جهل نسبت  جان ی: حماقت، در ایگول
           

 دان دامِ بُرد و طمْع و کاز  یرک یز
 باز را پاک یرکی چه خواهد، ز تا

 ( ۲۳۷۳ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 ی بکاری : فر کاز
           
فضا را باز کن تا رحمت    یعن ی  ،ی در کار زندگ  ی و فضول  ی لخت کن خودت را از دانش ذهن  دیگوی م   گرید  خب

  ی و فضول   یاز دانش ذهن   ینکرد   انی خودت را عر  کهنیا  یخداوند هر لحظه به تو نزول کند که تا حالا نکرده برا

. دانمیاست که من نم  نیضد ا  ،است  ییضد شکست است، ضد فضاگشا  یرک یز  ست؟ی چ  یرک ی. زیزندگ   یدر کارها 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 119صفحه:                                                     برو به فهرست  

  ی و خرد زندگ   یی به فضاگشا  از ی من ن  د یگوی است م  رکی که ز  ی. هر کس دانمی منتها با ذهن م   دانمی م  یعن ی  ی رک یز

 نباش.  رکیندارد، ز  یبساز، اشکال  یرا بگذار با احمق   یرک یز دیگوی به خداوند ندارم. به ما م یاز ی ندارم، ن

! نه، برنده  ؟یآر   ،یبرنده هست ،یبری م  یکنی دامِ بُرد است، تو فکر م ست؟یدام است. دامِ چ یرک یتو بدان که ز و

خودمان را    ، ی کارب یفر  ی عنی »کاز«    ، یکار ب یو فر  میو طمع دار میببر   میخواه ی ما م  ی عن ی. دامِ طمع است.  یستین

  ز ی . چه چیاز من ببر  یتوانی تو نم  برمی من از تو م   کهنیو طمع و ا  ی کارب یاست که فر  یدام   ک ی.  میدهی م   بیفر

 . آورمی را. من از چنگ تو در م های دگیهمان ؟ یببر  یتوانی را نم

جذاب است. برُدم! من   یذهن  یهاذهن، من   یبرا  دیآینظر مبرچسبش به   نیاست. منتها ا  است، دام  نیا  یرک یز

ذهن ممکن    د یترم! بله، با دکه برتر از تو هستم، من زنده   ن ی! از ارمیبگ  ی زندگ  توانمیم   زهایبرنده هستم! من از چ

نباشد،    یمرکز اگر خال   میدی کند، امروز فهم   یرا خال  شببازد مرکز   خواهدی که همه را م   یکس  دیگوی است. الآن م

 . نه. دیآیور آب به مرکز شما نم از آن 

 میزد یمهرش آب بر دل م  یِاز جو یساعت
 م یافشاندیم وهیدرختش م ر ی ز یساعت

 ( ۱۵۹۶شمس، غزل   وانید ،ی )مولو

 . دیباش دی. ساده بادیآی به مرکزتان نم یآب زندگ   د،یباش  رکیز

 دان دامِ بُرد و طمْع و کاز  یرک یز
 باز را پاک یرکی چه خواهد، ز تا

 ( ۲۳۷۳ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 ی بکاری : فر کاز
           
را هم جارو    ی رک یز  یهمه را جارو کنم، الگوها   خواهمیم   ارم، ی من    گفتی را که م  های دگیهمان  ن یا  هٔ که هم  ی آدم

 .خورندی به درد من نم کنم،ی م

 قانع شده  یبا صنعت رکان،یز
 از صُنْع در صانع شده  ابلهان،

 ( ۲۳۷۴ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 ی دگاری : قدرت آفر صُنْع
 دگار ی : آفر صانع
           



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 120صفحه:                                                     برو به فهرست  

 طفلِ خُرد را مادر نَهار  زآنکه
 و پا باشد نهاده بر کنار  دست
 ( ۲۳۷۵ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : روز نَهار
           
 ی کیاست،    یعلم   یکی.  برمیمن م   دیگوی صنعت دارد، م  یروش   کیبا    یهستند که هر کس  یذهن  یهامن   رکانیز

با قدرتش برنده    یکیبا بدنش برنده است،    یکیاش برنده است،  است، با حرفه   دهیاش همان با حرفه   دانمی چه م 

  ی ترزرنگ   کند،ی م  یحس بهتر  ت،برنده اس  اشی ذهندارد، به آن قانع است. من  ک یاست، صنعت دارد، تکن 

 .کندی م

  م ی نیبی که ذهنشان ساخته قانع شدند. اما ابلهان چه؟ نه. ابلهان گفتند چه؟ ما اگر مصنوع م  «ی با صنعت  رکان، ی»ز

. ما  میدست به صُنع بزن م،ی بشو لیبه صانع تبد دی. ما بامیکنی ما به آن بسنده نم  م،ینیبی شده مساخته  زیچ کی

  ی ذهن من   ی رک یبا ز  یذهن   ی هامن   ی خودمان. ول  یذهنمن   یرک ینه ز  م یخواهی خداوند را م   ی رک یهر لحظه درواقع ز

 :کهنیا  یبرا دی. نه، شما بازنده هست گرید میما که برنده هست  ندیگوی خودشان قانع شدند م

 طفلِ خُرد را مادر نَهار  زآنکه
 و پا باشد نهاده بر کنار  دست
 ( ۲۳۷۵ تیدفتر ششم، ب ،ی مثنو ،ی )مولو

 : روز نَهار
           
جا است. خب  مادرمان، خب روز است مادرمان آن   شیساله پسه چهار   م،یکوچولو هست  هٔما مثل بچ   کهنیا  یبرا

نه. مادرمان دست و پا و چشم ما است. مادرمان    م؟یبکن  خواهدی دلمان م  یهر کار  م یبرو  میمثلاً پاش  میتوانی ما م 

 بکنم.  دیکار باکه تو بگو چه شد چه  مادرمانبه  می چسبی م  میدوی م د،یآی م ییصدا کی ما است. تا   زیچهمه 

مادرش، به    ش یبکند پ  یزرنگ  د ی. اگر بچه زرنگ باشد بخواهد بگویزندگ   شیپ  می هست   یهمان طفل خرد   ما

 ییاست که هر صدا  یجور  کیبچه    عتِی طب  ی. ولزندیم   بیمادرش گوش ندهد، خب به خودش آس   یها حرف 

روز، در روز دست    یعن ینَهار    ر« مادرش. »زآنکه طفلِ خُرد را مادر نَها   شیپ  دودی فوراً م  افتد،ی م  ی هر اتفاق  دیآی م

 است. زشیچو پا و چشم و همه 

 م یچسب ی م  می کنی فضا را باز م  افتد،ی م   یهم دست و پا و چشم و ابزارمان همان صنع خداوند است. هر اتفاق  ما

خودتان برحسب    یذهنمن   ی رک یبه ز  دیخودمان. اگر شما رفت  یرک یبه ز  میروی م  کهنیکار کنم. نه ابه مادرمان چه 



   Program 1045                                               ۱۰۴۵شمارۀ  برنامه

 121صفحه:                                                     برو به فهرست  

. دیادرد انباشته کرده   یادیخب مقدار ز   ،یذهنمن   بهتابلهان نسب  د،یاو مثل ابلهان عمل نکرده   دیاآن عمل کرده 

 است«.  یامروز گفت »جانِ نادانان به رنج ارزان 

 م یپرسی از او م   میزنی دست به دامن مادرمان م  م،یکن  ییلحظه فضاگشا  نیکه اگر در ا  میریگی م  جهینت  هرحالبه

  ن ی ماش  ریممکن است ز  ابانیکه مادر را گذاشته رفته خودش خ   میهست  یابچه  م،ی. اگر فضا را ببندمی کار کنچه 

 .زندی م  بیبه خودش آس دانمی چه م  فتد،یاز کوه ب فتدیممکن است ب  فتد،ی برود، ممکن است استخر ب

تو حرف بزن، من »اَنصتوا«    مییگوی م   م یکنی کنار و فضا را باز م  م یگذاری را با ذهن م  مان ی راندازیمهارت ت  پس

 . ییبا فضاگشا رم،یگی ما، و تو عمل کن، من هر لحظه از تو کمک م  هٔهم کنم،ی م

 گنج حضور را ادامه خواهم داد.   هٔبرنام قهی . پس از چند دقمیجا بسنده کن  نیهمبه  دیبده اجازه

                چهارم بخش انپای                

 

 


